




 عيسى
الإنسان  الرسول  المسيح



ية للترجمة حقوق الم�لكية الفكر

حقوق الطبع والنسخ والنشر والحفظ في جميع الصور محفوظة وحصرية للمترجم، ولا يمكن 

حفظ أو نسخ أو نشر أو استخدام أي جزء بدون إذن.

ية iERA في  ملحوظة: تم الحصول على إذن الترجمة من الناشر الأصلي للكتاب باللغة الإنكليز

أغسطس )آب( 2018.

Translation permission from the orignal publisher iERA was provided 

in August 2018.

 ناشر النص الإنكليزي:
iERA

Suite 321, Crown House, North Circular Road, London, NW10 7PN
T: 03000 111 365   E: info@iera.org   : www.iera.org

Ebook ISBN: 978-0-9953823-5-0
Paperback ISBN: 978-0-9953823-6-7



نبذة عن المترجم

مصطفى إسماعيل أستاذ جامعي ومترجم معتمد من منظمة

ية   NAATI الأسترالية، وهو يمارس أعمال الترجمة التحرير

والشفهية منذ عام 2000.

المدنية  الهندسة  في  الدكتوراة  شهادة  على  المترجم حاصل 

من جامعة ولاية غرب أستراليا، وهو من مواليد القاهرة، 

ية  الإنكليز إلى  المترجمة  أعماله  من  العربية.  مصر  ية  جمهور

العقاد. محمود  لعباس  محمد«  ية  كتاب »عبقر



إهداء

إلى كل باحث عن حقيقة وطبيعة السيد المسيح ودوره في حياة الناس



نبذة عن المؤلف

Author’s Biography

After attaining a degree in Software Engineering, Abu Zakariya now works as an IT 

Consultant. He lives in the UK with his wife and four children. He has had a life long 

interest in comparative religion. Being born in Britain and influenced by his mixed 

heritage of Arab and European descent, he has had a strong focus on researching 

Islam and Christianity.

After many years of research, discussions and led by a desire to share his experiences 

in discussing Islam with people of all religious backgrounds, Abu Zakariya authored 

the popular comparative religion blog:

www.ManyProphetsOneMessage.com. 

Abu Zakariya has continued his intellectual and academic pursuits by formally study-

ing and learning from academic scholars trained in Islamic thought and theology.



مقدمة المترجم

تلعب الترجمة دورا هاما في تناقل ثقافات الشعوب، وإحداث التقارب فيما بينها، مما يؤدي 

يادة  ز الى  الترجمة  تؤدي  كما  جمعاء،  الإنسانية  على  بال�خير  ذلك  فيعود  ونمائها،  تلاقحها  إلى 

يفضي ذلك  باً وقَبَاَئلَِ لتِعَاَرفَوُا – الحجرات 13(، و التعارف بين بني البشر )وجََعلَنْاَكمُْ شُعوُ

يادة التواصل والتفاهم . يادة المساحة المشتركة التي تعين على ز إلى ز

‏عندما وقع هذا الكتاب بين يدي، انكببت عليه بنهم وشغف، فقد وجدته يحمل ا�لكثير من 

النفع وال�خير الذي لم أجد مثله في كتاب آخر. فلم أتردد في المسارعة في ترجمته لقارئ اللغة 

العربية لما له من ميزات كثيرة.

العقائد  يعرض  و والمسيح،  والرسول  الإنسان  السلام:  عليه  عيسى  عن  الكتاب  هذا  يتحدث 

المختلفة التي تكونت عنه منذ بداية البعثة سواء في العهد القديم أو الجديد وكذلك في القرآن 

في  التثليث  أو  الثالوث  عقيدة  في  المختلفة  المذاهب  نشوء  كيفية  الكتاب  ويتناول  ا�لكريم. 

متمايزين. أساسيين  يقين  فر إلى  المسيحية  أثرها  على  لتنقسم  السنين  عبر  وتطورها  المسيحية 

كما يتناول الكتاب موضوع صلب المسيح وتجسيد الرب وطرق نقل ا�لكتب المقدسة، وما إذا 

كان عيسى عليه السلام بشرَّ بنبي بعده أم لا؟

السيد  الى حقيقة  الوصول  فيه  يحاول  متميز  علمي  بنقد  المسيح  رسالة  تأريخ  المؤلف  يتناول 

المسيح وتشريح الأحداث التي بنُيت العقيدة المسيحية على أساسها، ثم يبين دور القرآن ا�لكريم 

طة لا يصطدم فيها العقل  في توضيح ما التبس على الناس بشأن المسيح في صورة متجانسة مبسَّ

بالقلب.

صِيغت المعارف التي أوردها وحللها المؤلف في أسلوب ذهني رشيق، ومعظمها جديد على 

القراء العرب، خاصة المسلمين منهم والذين يمثلون حوالي 350 مليون عربي.

هذا الكتاب ضروري لكل مسيحي ومسلم للوقوف على حقيقة السيد المسيح ودوره في حياة 

ية للمكتبة العربية. معاصريه وحياة البشر من بعده، وأنا على يقين بأن هذا الكتاب إضافة ثر



ملحوظة:

• الترجمة 	 اقتباس  تم  والجديد؛  القديم  العهد  �لكتب  ومتنوعة  كثيرة  ترجمات  توجد 

.Bible Gateway عن  الصادر  الحياة(  )كتاب  من  هنا  الواردة 

• النص المائل داخل أقواس مربعة ]هكذا[ هو مداخلة من المترجم للتوضيح.	

المترجم

د مصطفى إسماعيل

أكتوبر )تشرين الأول( 2019



تمهيد المؤلف

ياتي الجميلة في طفولتي، فالأعياد الدينية باحتفالاتها وهداياها  تمثل الأعياد الدينية بعضا من ذكر

ية لبيتنا. ورغم  هي مناسبات ساحرة للاطفال، وكان منها لي نصيب كبير في أجندتنا السنو

آخران من  عيدان  عيدينْا كمسلمين  مع  فكان  مسيحية،  عائلتي  نشأتي كمسلم، كانت نصف 

الجانب المسيحي: أحدهما عيد الميلاد في الخامس والعشرين من شهر ديسمبر )كانون الأول( 

الذي يحتفل به معظم المسيحيين والآخر عيد السابع من يناير )كانون الثاني( �لكون جدتي 

من الجانب الشرقي للمسيحية الأرثوذكسية.

ية الخاصة  وبينما كان جسمي يتلقى ما يحتاجه من الغذاء، كنت ظمآنا من الناحية الفكر

بالدين. فحتى مع المعلومات البسيطة التي كانت لدي، فقد كنت مذهولا بالتماثل بين الديانتين، 

براهيم وموسى وعيسى  ان بممثلين عنه كما هو الحال مع إ َّ فكلتا الديانتين تمجدان الإله الحقيقي وتقر

ان باليوم الآخر. وبالرغم من كون الديانتان  َّ �له أجمعين، كما أن كلتا الديانتين تقر عليهم سلام ال�

متماثلتين جدا، فإنهما مختلفتان أيضا جدا على نحو ما، وهذا هو اللغز الذي أغوص فيه في هذا 

الكتاب، ولايزال يشغلني حتى اليوم.

الجامعية، حيث كان  بداية دراستي  إلا مع  الاحتفال  بالمسيحيية مناسبات  تتعد معرفتي  لم 

ا�لكثير من أصدقائي المقربين مسيحيين ملتزمين، فكان هذا أول استكشافي الفكري للمسيحية. 

معرفتي  كانت  الديانتين.  عن  تجاذبناها  التي  العديدة  الحوارات  عن  جميلة  يات  ذكر بداخلي 

بالديانتين آنذاك بدائية، فكانت نقاشاتي مع أصدقائي المسيحين قائمة على دفاعي الحماسي عن 

الإسلام وليس عن أفكار صادقة.  

التلقائي »أنت مخطيء« إلى طرح  الدفاع  للجامعة، فتحولت من  نضجت أفكاري بعد إنهائي 

السؤال لنفسي: »هل أنا على صواب؟«، فبدأت البحث الصحيح عن الإسلام، ليس عن 

شك – فقد كنت على يقين بأنه الدين الحق منذ صغري– و�لكن لأنني أردت أن أكون على 

دينٍ بناءً على قناعات معرفية صحيحة لا عن اتباع بدون هدْي. 

شرعت أيضا في دراسة المسيحية بعمق بعدما طورت من معرفتي بالإسلام. ثم بدا لي بعد 



الأخرى  الديانات  للناس من ذوي  وأدلي  في حوارات  أشارك  أنْ  بالديانتين  معرفتي  تطور 

بما أعلمه عن ديني. وقد ألفت هذا الكتاب بروح مشاركتكم ما جمعته من معارف. وحيث 

نته وجهة نظر المسلمين في المذاهب الأساسية  َّ استغرقني تأليف الكتاب عشر سنوات، فقد ضم

للمسيحية كالثالوث، وموت عيسى وبعثه على ضوء القرآن. كل أملي أن يساعد هذا الكتاب 

في إزالة العديد من المفاهيم المغلوطة الموجودة في الجانبين. وأتمنى أيضا أن يساعد هذا الكتاب 

فهم  على  المسيحيين كذلك  يساعد  أن  أتمنى  كما  أفضل،  المسيحية بصورة  فهم  على  المسلمين 

الإسلام بصورة أفضل. أما إذا كان القاريء لا ينتمي لأيهما فأتمنى أن يساعده الكتاب في 

رحلة البحث عن الحقيقية. 

المؤلف

يا   أبو زكر



أ

يات جدول المحتو
.............................................................................................ه المقدمة
الفصل الأول....................................................................................1
1................................................................................ �له في المسيحية مفهوم ال�

مذهب الثالوث.....................................................................................................2

وجهات النظر المختلفة عن يسوع في ا�لكنيسة القديمة...................................................6

12.................................................... كيف أصبحت الثالوثية أرثوذكسية ]أي الأصل[؟

مجمع نيقية.........................................................................................................................13

مجمعي ريميني وسلوقية.........................................................................................................16

مجمع القسطنطينية...............................................................................................................17

19................................................................................................................. مجمع خلقيدونية

20.................................................................................... بعض الآراء المتعلقة بمجامع ا�لكنيسة

هل الثالوث مذكور في الكتاب المقدس؟...................................................................21

29.................................................................................. تبشير يسوع بالتوحيد الخالص

التوفيق بين الثالوث والعقل.....................................................................................33

تأثير الوثنية على الثالوث..........................................................................................35

وضع الثالوث اليوم................................................................................................42

الفصل الثاني.....................................................................................46
�له في الإسلام.................................................................................46 مفهوم ال�

 عيسى: الإنسان والرسول والمسيح............................................................................50

ولادة عيسى.....................................................................................................................50

معجزات عيسى عليه السلام....................................................................................51

طبيعة عيسى.....................................................................................................................52

الإيمان يقوم على الوحي وليس التكهنات..................................................................53

لا تعارض بين الإسلام والعقل...............................................................................55

�له.....................................................................................56 أولئك الذين يشككون في وجود ال�

أولئك الذين يعبدون الأصنام..............................................................................................57



ب

كيف قضى الإسلام على الوثنية..............................................................................59

صفاء التوحيد عبر العصور.......................................................................................61

 لماذا القرآن رحمة للعالمين؟......................................................................................62

الفصل الثالث....................................................................................65
وصف عيسى والأنبياء الآخرين في الكتاب المقدس..........................................65

66......................................................................................................... مفهوم النبوة

67......................................................  قصص حياة الأنبياء في القرآن والكتاب المقدس

يسوع ولغة خطابه الحادة المزعومة........................................................................................67

هارون والعجل الذهبي.......................................................................................................69

70............................................................................................................. داود واتهامه بالزنا

نوح واتهامه بالسكر.............................................................................................................72

أيوب وتجاديفه العديدة المزعومة..........................................................................................74

تحليل قصص الأنبياء.............................................................................................77

الفصل الرابع.....................................................................................79
�له.............................................................79 علاقة تكفير الخطايا بين الإنسان وال�

80............................................................................ �له في الإسلام هو الودود الرحيم ال�

المفهوم اللاهوتي للصليب: لا دم، إذن لا مغفرة........................................................81

�له ومحبته ورحمته........................................................82 التكفير بالدم ينُقصِ من عدل ال�

هل تكفير الخطايا بالدم له أساس في الكتاب المقدس؟................................................84

86..................................................................... يسوع علم الآخرين كيفية طلب المغفرة

الخلاصة...............................................................................................................88

الفصل الخامس.................................................................................90
90 هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها أم هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟	

هل كان مؤلفو العهد الجديد يكتبونه محروسا بالوحي الإلهي؟........................................91

97................................................................................ ادعاءتنبؤ العهد القديم بالصَلب

لم يكن وحيا إلهيا ولم يكن تنبؤا، فهل كان بشهادة الشهود؟.........................................102

هل نقُلت القصص عن عيسى بمصداقية؟..................................................................108

إنجيل يوحنا يغير تاريخ الصَلب.............................................................................................109



ج

111.......................................................................................................... مشكلة مريم المجدلية

إنجيل متى ي�خترع العديد من القيامات من الموت ..................................................................115

119......................................................  لماذا يشتمل القرآن على نظرة عميقة عن الصَلب؟

الفصل السادس.................................................................................128
الحفاظ على الوحي.......................................................................................128

المشكلة في نقل النصوص القديمة.............................................................................128

130.................................................................................................. نقل العهد الجديد

134......................................................... التبعات اللاهوتية للاختلافات في العهد الجديد

نقل القرآن...........................................................................................................141

التجويد............................................................................................................................145

اللغة................................................................................................................................147

علم التحقق من صحة الحديث...............................................................................................149

الفصل السابع....................................................................................156
بولس- أهو التابع المخلص لعيسى أم هو من ابتدع دينا جديدا؟...........................156

157.......................................................................  مارس عيسى شريعة موسى وبشرََّ بها

كيف كانت نظرة المسيحيين الأوائل إلى الشريعة .....................................................159

162................................................................................. بدء ظهور فرعين من المسيحية

167....................................................................................................... مفترق الطرق

وضع ادعاءات بولس عن الإلهام الإلهي محل اختبار..................................................174

نبوءة كاذبة.......................................................................................................................175

الخطأ في الاقتباس من العهد القديم.....................................................................................177

إساءة تفسير العهد القديم....................................................................................................177

178............................................................................................................ يه العهد القديم تشو

182.................................................................... هل أرسل عيسى حقا إلى العالم بأسره؟

الفصل الثامن....................................................................................185
عيسى يبشرِّ بنبي يأتي من بعده......................................................................185

النبوءة في سفر التثنية 33.......................................................................................186

ذكر سيناء وسعير وفاران.....................................................................................................187



د

189......................................................................................... ظهور عشرة آلاف ملكا وشريعة

192................................................................... الإجابة على الاعتراضات الشائعة على سفر التثنية

195............................................................................................ النبوءة في أشعياء 42

195............................................................................................................ سمات العبد القادم

197............................................................................................. �له المكان الذي يوجد به عبد ال�

عدالة عالمية ووحي جديد....................................................................................................205

209............................................................................................................... إلى من سيرُسل:

�له.......................................................................................210 المحارب الذي سيحارب أعداء ال�

ما هي نظرة المسلمين الأوائل إلى أشعياء 42.............................................................212

215............................................................. الإجابة على الاعتراضات الشائعة على أشعياء

إشكاليات تصوير إسماعيل في الكتاب المقدس............................................................216

الطمس الرهيب للحقيقة: الدليل على التلاعب في روايات الكتاب المقدس عن إسماعيل وإسحاق	
218

القرآن يعطي الفهم الصحيح لقصة إسماعيل...............................................................230

232............................................................................ العدل والتوازن في تقييم النبوءات

234............................................................................................. بعض الخواطر النهائية

المراجع......................................................................................................237



ه

المقدمة
أتذكر جيدا عندما كنت أشرح الإسلام لسيدة مسيحية يوم كنا في معرض في مكتبة كامبريدج 

منذ عدة سنوات، حيث ناقشنا خلال حديثنا موت يسوع وبعثه حيا. وبعد بعض المناقشات، 

تموت وهي  أن  تفضل  أنها  إلا  المسيح،  بشأن صلب  أنه رغم شكوكها  السيدة  لي  اعترفت 

متمسكة بعقيدتها مهما حدث، وأوضحت بأنها غير قادرة على التخلي عن الاعتقاد بأن يسوع 

مات مضحيا بنفسه من أجل خطاياها، لأن هذا هو ما نشأت عليه، وهي لا تريد أن تغضب 

عائلتها. لقد كانت السيدة مستعدة أن تعيش الأكذوبة حفاظا على الوضع القائم.

العاطفي  ارتباطهم  مدى  أذهلني  فقد  السنين،  مر  على  المسيحيين  من  بالمزيد  التقائي  ومع 

باعتقادهم في تجسيد الرب وصلبه، وربما لا يكون هذا مفاجئا نظرا إلى اللغة العاطفية التي 

بنهُ الوْحَِيدَ، �لكِيَْ لا يهَلْكَِ كلُُّ منَْ  ى بذَلََ إ َّ �لهُ العْاَلمََ حَت هُ هكذَاَ أَحَبَّ ال� َّ تتخلل العهد الجديد: »أَن

ةُ« ]يوحنا 3:16[؛ فعلى مر التاريخ، لطالما راقت للبشر  َّ الأَبدَيِ َياَةُ  الْح لهَُ  يؤُمْنُِ بهِِ، بلَْ تكَوُنُ 

الروايات البطولية عن التضحية بالنفس. وأستطيع فهم سبب الشعور بالارتياح عند التفكير 

يعاني ويموت فداء لنا. �له عز وجل على استعداد أن يصبح إنسانا و بأن ال�

من  للعديد  بالنسبة  �لكن هل هي صحيحة؟  رائعة،  وربما  عاطفية  فكرة  أنها  من  الرغم  وعلى 



و

الناس، لا يعتمد التزامهم بدينهم على إجراء بحث دقيق، أو فهم عقلاني لتعاليمه، و�لكنه يعتمد 

ية. ومع ذلك، إذا كان الدين ليس سوى اتباع أعمى  على المؤثرات العاطفية والثقافية القو

لخطى آبائنا وأجدادنا، فستكون معتقداتنا الحالية معتقدات اعتباطية، لأننا لم نقمْ باختيار أي 

دين نولد في كنفه. فإذا ولدنا في الهند على سبيل المثال، فمن هذا المنطلق سنكون هندوسا، 

إلى  للنظر  بحاجة  نحن  ملحدين.  نكون  أنْ  المرجح  فمن  الشيوعية  الصين  في  ولُدنا  إذا  وبالمثل 

معتقداتنا بعين ناقدة، وكذلك النظر إلى معتقدات الآخرين بذهن متفتح، وينبغي ألا نسمح 

لعواطفنا بأنْ تحجب رؤيتنا وبالتالي تعمينا عن الحقيقة.

لا يريد أحد أنْ يكرس حياته بالكامل لدين ما، ثم يكتشف عندما يموت أنه كان على خطأ، 

فهي فرصة واحدة تلك التي نحظى بها، وحياة واحدة نوُهبها، لذلك فالمخاطرة كبيرة للغاية. 

بشكل  نتناوله   أن  هي  بصلة،  إليه  يمت  أمر  أي  أو  �له  ال� لنعرف حقيقة  الوحيدة  يقة  والطر

يدنا أنْ  �له منح كلا منا القدرة على التفكير المنطقي دليل على أنه لا ير موضوعي. فحقيقة أن ال�

ياه لتقييم الأدلة والأسباب  �له إ نكون أتباعا عميا، بل يجب الاستفادة من العقل الذي منحنا ال�

يميزنا عن  ما  المنطقي هي  التفكير  على  قدرتنا  إن  ومنطقيا.  منهجيا  تقييما  بالدين  تتعلق  التي 

الحيوانات التي تعتمد في أفعْالها على منطلق غريزي بحت، بينما نحن نتحرى الحقيقة موضوعيا 

قبل الالتزام بها عاطفيا.

�له يريد أنْ يعرفنا بنفسه؛ فهو يريد  في كل من المسيحية والإسلام، هناك رسالة مفادهُا أن ال�

علاقة ]العبد بربه[، وهذا هو السبب وراء إرساله الرسل والوحي إلى البشر على مر التاريخ. 

والسؤال الذي نحتاج أنْ نطرحه على أنفسنا هو: »هل نحن على استعداد لبذل الوقت والجهد 

�له؟«. هذا هو المفتاح للوصول إلى الغاية من خلقنا، وهو الذي سيجعلنا نشعر  لمعرفة حقيقة ال�

بسلام داخلي في الحياة الدنيا ويحقق الفلاح في الدار الآخرة الأبدية.

إن البحث عن الحقيقة ]بخصوص عيسى[ هو مسعى نبيل، �لكنه هدف. فماذا ستكون وسائلنا 

لتحقيق هذا الهدف؟ المفتاح ل�لكشف عن الحقيقة يكمن في شخص يسوع المسيح. والإسلام 

الذي  المسيحية  الوحيد بجانب  الدين  أنه  العالم، حيث  أديان  بين  فريدة  بمكانة  يتمتع  في هذا 



ز

ولذلك  والإسلام،  المسيحية  في  ية  محور فالمسيح شخصية  »المسيح«،  باعتباره  بيسوع  يعترف 

للديانتين. وعلى الرغم من أن يسوع هو أحد أهم  فإن حياته وتعاليمه ستكون محور دراستنا 

يمان ما يقرب من ملياري مسيحي وأكثر من مليار  الشخصيات المؤثرة في العالم اليوم، بسبب إ

ونصف مليار مسلم به، إلا أنه قد يكون أكثر الشخصيات التي أُسيء فهمها وجرى تشويهها 

عبر التاريخ. وكما سنكتشف، رغم تشارك المسيحية والإسلام ا�لكثير من القواسم فيما يتعلق 

بيسوع، فإنهما أيضا يتبنيان ادعاءات متعارضة. ولأنه لا يمكن أنْ تكون كلتا الديانتين على 

صواب، يصبح المسعى هو الوصول إلى الرسالة الحقيقية ليسوع وكيفية تحقيق ذلك؟

من  ببساطة  سنتمكن  كنا  سهلا؛  الأمر  لكان  الأول،  القرن  في  فلسطين  في  نعيش  كنا  لو 

الذهاب إلى يسوع وسؤاله عن رسالته، ولأننا طبعا لا نملك هذه الفرصة اليوم، فعلينا استغلال 

الأدوات المتاحة مثل الكتاب المقدس والتاريخ والمنطق. ويتطلب البحث عن الحقيقة جمع 

المعلومات الأساسية، ومقارنة الادعاءات المتعارضة، وحل الاختلافات. وإذا كان هذا يبدو 

لك وكأنه نوع من التحقيقات التي قد يقوم بها محقق ما، فأنت لست مخطئا.

وعلى امتداد رحلة بحثنا هنا، سنرى كيف يتحدى القرآن تراث ا�لكنيسة بشأن يسوع، وكيف 

يسلط الضوء في نهاية المطاف على رسالته الحقيقية الكامنة خلف تلك الأسطورة، والتحديثات 

التي أجريت عليها في القرون التالية له. كما سنرى لماذا يعتبر القرآن هو الحل الذي يجسر الفجوة 

القائمة بين اليهودية والمسيحية، وذلك بتوحيد جميع المعتقدات الإبراهيمية.

إلى  للوصول  فرصة  على أي  الحصول  أجل  فمن  آخرا، هو سلامة مقصدنا،  وليس  وأخيرا، 

لدينا حول  أية أفكار مسُْبقة قد تكون  التحقق من معتقداتنا الخاصة وتعليق  الحقيقة، علينا 

يستحق  الحياة  في  قيم  شيء  أي  أن  بيدْ  شاقة،  رحلة  هذه  تكون  وقد  الآخرين.  معتقدات 

الجهد؟ هذا  الأقل  على  الجنة  تستحق  ألا  لتحقيقه.  ا�لكفاح 

يرجى ملاحظة أنه قد تم اقتباس جميع الآيات الواردة في الكتاب المقدس من النسخة الدولية 

�له أن يهدينا  �له وبركاته، وعسى ال� الجديدة، ما لم ينُص على خلاف ذلك. السلام عليكم ورحمة ال�

جميعا.



1

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الفصل الأول

�له في المسيحية مفهوم ال�

إن العالم من حولنا، وجودنَا ذاته، كل شيء، نحن مدينون بهذا كله لخالقنا، وهو أيضا من 

�له عنا المطر، أو  يحفظ للحياة استمرارها على وجه العموم. تخيل ما يمكن أنْ يحدث لو منع ال�

حجب عنا الشمس، فسوف تتوقف الحياة عن الوجود. والآن هل يمكنك أنْ تتخيل لو أنك 

أهديت شخصا ما هدية ثمينة حقا، و�لكنه لم يشكرك على ذلك، أو ربما فعل ما هو أسوأ من 

�له هو السيد ونحن لسنا سوى  ذلك بأن شكر شخصا آخر عليها؟ كيف ترى هذا الشخص؟ ال�

عبيده، فحقه علينا أنْ نحبه ونطيعه ونبجله.

�له ليس بحاجة إلى عبادتنا؛ فهو ليست له احتياجات على  ومن المهم جدا الإشارة إلى أن ال�

�له مثقال ذرة؛ وبالمثل، إذا توقف  الإطلاق، وإذا عبده البشر جميعا فلن يزيد ذلك من قدر ال�



2

��������������� الأول الفصل: ���������

�له موجود بكل جلاله  �له مثقال ذرة. فال� البشر جميعا عن عبادته فلن ينقص ذلك من قدر ال�

وعظمته إلى الأبد حتى قبل أنْ يخلق الإنسان، فهو لا يحتاج عبادتنا و�لكنه يستحقها.

�له على نحو صحيح، بتبجيله  فالغاية من العبادة هو الشكر والامتنان، وهذا هو سبب أهمية عبادة ال�

بما يليق به. �لكن هل يمكن أنْ تتكون بينك وبين شخص غريب عنك علاقة ذات معنى؟ 

�له مرتكزة على تصور خاطئ عنه؟ معنى ذلك أننا نحتاج  هل يود أي شخص إقامة علاقة مع ال�

�له لتكون عبادتنا سليمة، وهذا هو سبب أهمية السؤال: من هو  بوضوح أنْ نعرف من هو ال�

�له. يسوع، وما هي طبيعته الحقيقية؟ لذلك سنبدأ بتناول المفهوم المسيحي عن ال�

مذهب الثالوث

الطوائف  باختلاف  ملحوظ  بشكل  المعتقدات  تتفاوت  �له،  ال� بماهية  الأمر  يتعلق  عندما 

العالم هو  في  الكنائس  العظمى من  الغالبية  الأكثر شيوعا والذي تروجه  الاعتقاد  المسيحية. 

�له على أنه كيان  �له له طبيعة ثلاثية، وهذا هو المذهب المعروف بالثالوث، الذي يعرفِّ ال� أن ال�

موجود إلى الأبد على هيئة ثلاثة أقانيم )كيانات( منفصلة: الآب والإبن والروح القدس، أو 

ببساطة هو »إله واحد في ثلاثة أقانيم«. وينبغي عدم الخلط بين الأقانيم في الثالوث، وبالتالي 

فإن الآب ليس هو الإبن، والإبن ليس هو الروح القدس، والروح القدس ليس هو الآب. 

�له كاملا  ال� منهم هو  وأيضا »كل  وأبديون،  الثالوث متساوون  في  الثلاثة  الأقانيم  أن  يقال  و

�له بالعالم؛ فعلى  وكليا«؛ ومع ذلك، يقال أن لكل أقنوم دورا مختلفا عندما يتعلق الأمر بعلاقة ال�

�له لخلاص البشرية، يقال إن الآب قد أرسل »الإبن يسوع« الذي  سبيل المثال، في تدبير ال�

يقال أن الروح القدس يقدس  مات على الصليب مضحيا بنفسه من أجل خطايا البشر. و

يلهم المسيحيين في حياتهم اليومية. ويبين الشكل أدناه المخطط التوضيحي الذي  المؤمنين، و

يستخدمه الثالوثيون عادة لتلخيص المذهب. 

�له ركن أساسي من أركان عقيدة الثالوث، بمعنى أن الأقنوم الثاني في الثالوث -وهو  د ال� تجسُّ

�له داخل  الإبن- قد تشكل لحما ودما في هيئة يسوع، وبالتالي عندما أنجبت مريم يسوع، أصبح ال�



3

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يقال أن يسوع هو الرجل الإله، الذي له طبيعتان: إحداهما إلهية، والأخرى بشرية، الخلق. و

�له الكامل والإنسان الكامل. يقال أن يسوع هو كلٌ من ال� و

 ونتيجة لتجسد الإله، فقد تم دمج الصفة البشرية بشكل دائم مع الألوهية؛ فالإبن ستكون 

ية ليسوع ليست شيئا يمكن  له إلى الأبد طبيعتان إلهية وإنسانية لا تنفصلان، فالصفات البشر

تجاهله أو دمجه مرة أخرى بالرب.وحتى بعد صلبه وقيامته وصعوده إلى الآب، سيبقى يسوع 

�له في الوقت نفسه، بحسب المخطط  ال� إلى الأبد في السماء كرجل ممجد، حتى إن كان هو 

التوضيحي أعلاه الذي يلخص هذا المفهوم. وباعتباري مسلما، فقد نشأت على عقيدة التوحيد 

�له واحد، ليس فقط في الجوهر، و�لكن أيضا في الذات،  الخالص للإسلام الذي يعلمنا أن ال�

يلا لاستيعاب المفهوم الثالوثي  �له بائن عن خلقه. لذلك، فقد استغرقني الأمر وقتا طو وأن ال�

في  للباحثين  فوفقا  الثالوث.  فهم  يصارع من أجل  الذي  الوحيد  أنني لست  واتضح  للإله، 

المسيحية والمدافعين عن الثالوث، فإن العديد من المسيحيين الذين يدعون الاعتقاد في الثالوث 

لا يفهمون المذهب في الحقيقة. فقد كتب الدكتور جيمس وايت، أحد أبرز المدافعين عن 

الثالوث اليوم، ما يلي:

»بالنسبة للعديد من المسيحيين، يعتبر الثالوث مبدأ مجردا، ومذهبا مح�يرا صعبا، وهم 

يعتقدون به، رغم أنهم غير متأكدين منه حقا في لحظاتهم الصادقة« ]1[

هو

ليس
الآب الإبن

�له ال�

 الروح
 القدس



4

��������������� الأول الفصل: ���������

الآب

الإبن
الروح 

القدس

قبل التجسيد

الآب

الإبن

الروح 

القدس

)سىميلاد عي)التجسيد 

إنسان

إله

الآب

الروح 

القدس

ودبعد الصع

إنسان

إله

عيسى
إله

إله

إله

إلهإله

إله إله

ويتضح عدم الفهم هذا عندما يتناقش المرء حول هذا المذهب مع المسيحي العادي؛ وفي 

يقة شائعة لمحاولة شرح الثالوث وهي استخدام  تجاربي في التعامل مع المسيحيين، فهناك طر

تشبيهات التماثل بين الأشياء.

وقد طُرحت الأمثلة التالية بشكل شائع جدا: 

- الثالوث يشبه الأجزاء الثلاثة للبيضة: القشرة والبياض والصفار	

- الثالوث يشبه الحالات الثلاثة للماء: الثلج والسائل والبخار	

- الثالوث مثل رجل يمكن أنْ يكون موجودا كأب، وابن وزوْج، جميعهم في الوقت 	

نفسه.

�لكن هذه التشبيهات تطرح إشكاليات كثيرة، فالتشبيه بالبيض غير سليم، لأن مذهب الثالوث 

�له بالكامل، ولا يمكن للمرء أنْ  ينص على أن كل أقنوم )الآب والإبن والروح القدس( هو ال�

يقول إن قشرة البيضة هي بيضة بالكامل، أو أن أيا من بياضها أو صفارها هو البيضة بالكام؛ 

إنه فقط مجموع الأجزاء الثلاثة )القشرة والبياض والصفار( الذي يكونِّ بيضة كاملة. وكذلك 

بن، ثم كروح القدس. فهذه  �له يتجلى أولا كآب، ثم كإ تشبيه الماء غير سليم، لأنه يعني أن ال�

»الأشكال« مؤقتة ولا يمكن أنْ تتواجد معا في نفس الوقت، وبالتالي تنتهك مبدأ المذهب 



5

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الذي يفُترض أن تتواجد به الأقانيم معا - إلى الأبد. وأخيرا، ففكرة تشبيه الرجل أيضا لا 

تحقق إدراك مذهب الثالوث، فالآب والإبن والروح القدس ليسوا مجرد ثلاث مهام أو أدوار 

للرب، بل هم بالنسبة لهم ثلاثة أقانيم متمايزة عن بعضها بعضا.

والحقيقة البسيطة هي أنه لن يكون هناك تشبيه مكتمل. وعلى الرغم من أن هذا لا يروق 

للمسيحيين العاديين الذين أقابلهم يوميا، إلا أنه أمر يدركه تماما علماء اللاهوت المسيحي الذين 

يعترفون بكل صراحة بأنه لا يمكن تفسير الثالوث. فالعديد من علماء اللاهوت فقدوا الأمل 

في تقديم فهم عميق لهذا المذهب، واستسلموا للأمر بتصنيفه كسر مقدس. وتصرح ا�لكنيسة 

الكاثوليكية: »إن سر الثالوث المقدس هو السر الرئيسي للإيمان والحياة المسيحية« ]2[. وتعرفِّ 

ا�لكنيسة الكاثوليكية السر في علم اللاهوت بأنه شيء يبقى محجوبا في الظلام:

ى إليه مصطلح السر في اللاهوت،  َّ »لقد شرح مجلس الفاتيكان المعنى الذي يعُز

فهو ينص على أن السر هو الحقيقة التي نعجز عن اكتشافها بغض النظر عن الوحي 

الإيمان  ستار  وراء  »خفيا  يبقى  حقيقته،  اكتشاف  عند  حتى  و�لكن  الإلهي، 

ويحيطه نوع من الظلام إذا جاز التعبير«« ]3[

أكبر  أحد  التوحيد،  إطار  الثالوثية، ضمن  والطبيعة  الألوهية  تعدد  بين  التوفيق  معضلة  تبقى 

المذهب  في  المتأصلة  الآلهة  تعدد  فكرة  الثالوثيون  تبنى  ولو  الثالوثيين.  تواجه  التي  التحديات 

وفسروها على حقيقتها - ثلاثة آلهة وليس إلها واحدا - فلن يكون هناك أي التباس. فهذا 

المذهب يصعب تفسيره لأن الثالوثيين يحاولون توظيف مفهوم التثليث في سياق توحيدي غير 

مناسب، ولا يمكن أن يكون مناسبا. كيف يمكن لأي شخص، أو أي شيء آخر، أنْ يكون 

ثلاثة أشياء وشيئا واحدا في نفس الوقت؟ الحقيقة هي أن الثالوث هو شيء يجب على المؤمنين 

يره بصورة منطقية. به قبوله بثقة عمياء، فهو شيء لا يمكن تبر

وهو  ألا  الوحي،  من  الغرض  في  نفكر  عندما  أيضا  إشكاليات  يطرح  الثالوث  مذهب  إن 

ية نزلت لهداية البشرية، فإذا كان التوجيه يؤدي إلى التباس )أو  التوجيه، فا�لكتب السماو

ضلال(، فهو عندئذ يتعارض مع الغرض من الوحي. وإذا كان الثالوث هو جانب غير هام في 



6

��������������� الأول الفصل: ���������

اللاهوت المسيحي، حينها ربما لن يكون غموضه أمرا هاما، �لكن الأمر ليس كذلك، فالإيمان 

بالثالوث أصبح راسخا إلى حد أنه أضحى الاختبار الحقيقي �لكون الشخص أرثوذكسيا ]أي على 

الدرب المسيحي المتعارف عليه[ أم لا. إن رفض أي جانب من جوانب المذهب هو سبب 

كاف لإدانة المسيحي بالهرطقة. وقد كتب الباحث الإنجيلي هارولد ليندسل والأستاذ بمعهد 

اللاهوت تشارلز وودبريدج ما يلي:

»لا يمكن لعقل الإنسان أنْ يفهم سر الثالوث فهما كاملا. فمن يحاول فهم السر تماما 

سيفقد عقله، �لكن من ينكر الثالوث سيفقد روحه« ]4[

ية مع المذهب:  هكذا الأمر: »أنكرْ الثالوث فتفقدْ روحك«، وهذا يكشف عن مفارقة جوهر

�له عن شيء لا يمكن فهمه فهما كاملا، ومع ذلك ربط خلاصنا به؟ ما الذي  لماذا يكشف ال�

يجب علينا فعله بشأن ذلك بالنظر إلى الغرض من الوحي؟ فالوحي هو انفتاح وكشف. وكيف 

يمكن للثالوث أنْ يكون وحيا بينما يكتب أكثر الباحثين في الإنجيل أنه سر؟ هذا يعد كلاما 

متناقضا ويتعارض مباشرة مع الغرض التوجيهي للوحي.

متداخلان  فهما  الواقع،  وفي  المسيحي.  الفكر  في  مترادفان  والثالوث  الإيمان  أن  اليوم  نجد 

تداخلا كبيرا إلى الحد الذي قد تعتقد فيه أن الثالوث يجب أنْ يكون دائما هو الاعتقاد السائد 

الذي يعود إلى ا�لكنيسة القديمة، وكما سنرى، فهذا أبعد ما يكون عن الحقيقة.

وجهات النظر المختلفة عن يسوع في ا�لكنيسة القديمة

في مرحلة مبكرة جدا في المسيحية، تقريبا منذ البداية، كان للمسيحيين المختلفين في الكنائس 

المختلفة، في المناطق المختلفة، وجهات نظر متباينة عن يسوع. وفيما يلي بعض وجهات النظر 

التي كانت موجودة عن يسوع في القرون القليلة الأولى من المسيحية:

1. كان يسوع بشرا خالصا

إحدى  الإطلاق.  على  إلهي  جانب  له  وليس  بشَرَا،  ولُد  يسوع  أن  تقول  هذه  النظر  وجهة 

 ،)Ebionites( الإبيونيين  جماعة  هي  الاعتقاد  بهذا  آمنت  التي  القديمة  المسيحية  الجماعات 



7

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

تعني  التي   )Ebyonim( بيونيم  إ ية  العبرْ الكلمة  من  مشتقة   )Ebionite( »الإبيونية«  وكلمة 

»الفقراء«، وكان الإبيونيون يهودا من أتباع يسوع، وقد تركزوا في فلسطين والمناطق المحيطة بها. 

�له إلى الشعب اليهودي  اعتقد المسيحيون الإبيونيون أن يسوع هو المسيح اليهودي الذي أرسله ال�

تحقيقا لما ورد في ا�لكتب المقدسة اليهودية، واعتقدوا أيضا أن المرء يلزمه أنْ يكون يهوديا 

�له. ونتيجة لذلك، أصروا على تعظيم يوم السبت، والحفاظ على شريعة  كي ينتمي إلى شعب ال�

كوشر اليهودية، وختان جميع الذكور. إن إصرارهم على بقائهم يهودا ينبغي ألا يسُتغرب من 

يين كانوا يهودا، كما كان حال المسيحيين الأوائل  منظور تاريخي، لأن يسوع و تلاميذه الحوار

أيضا الذين كانوا يهودا أتباعا ليسوع. في تلك المرحلة المبكرة، كانت المسيحية ظاهرة يهودية، 

ولم تكن قد أصبحت دينا منفصلا ومغايرا بعد، بل كانت مذهبا يهوديا. ويبدو أن الشيء 

يمانهم بأن يسوع هو  الوحيد الذي ميز أتباع يسوع الأوائل من اليهود عن أي يهودي آخر هو إ

المسيح. ويشهد سفر »أعمال الرسل« على استمرار حضورهم المنتظم في المعبد اليهودي، وكذلك 

إخلاصهم المتوارث من نظرائهم اليهود، وكان من المستحيل أنْ يفعلوا ذلك لو أنهم بشُرِّوا بأن 

�له المتجسد، وهو اعتقاد ينظر إليه على أنه كفر في اليهودية: يسوع هو ال�

حِديِنَ معَاً، فكَاَنوُا يتَشَاَركَُونَ فيِ كلُِّ ماَ يمَْ�لكِوُنَ، وَيبَيِعوُنَ  َّ همُْ متُ ُّ »وكَاَنَ المْؤُمْنِوُنَ كلُ

َّمنََ علَىَ قدَْرِ احْتيِاَجِ كلٍُّ منِْهمُْ، وَيدُاَومِوُنَ علَىَ  أَمْلاكََهمُْ ومَقُْتنَيَاَتهِمِْ وَيتَقَاَسمَوُنَ الث

فيِ البْيُوُتِ، وَيتَنَاَولَوُنَ  الْ�خبُزَْ  يكَْسرِوُنَ  يوَمْيِاً بقِلَبٍْ واَحِدٍ، وَ إِلىَ الهْيَكْلَِ  الْحضُُورِ 

لدَىَ  اسْتحِْساَناً  يلُاقَوُنَ  وكَاَنوُا  �لهَ،  ال� مسُبَحِِّينَ  قلَبٍْ،  وَبسَاَطَةِ  باِبتْهِاَجٍ  معَاً  عاَمَ  الطَّ

، كلَُّ يوَمٍْ، يضَمُُّ إِلىَ ا�لكَْنيِسةَِ الذَّيِنَ يَخلْصُُونَ« ]أعمال  بُّ َّ عبِْ كلُهِِّ. وكَاَنَ الر الشَّ

الرسل 47-44:2[

�له. واعتقدوا  نعرف عن معتقدات الإبيونيين أنهم نظروا إلى يسوع باعتباره الإبن الذي تبناه ال�

بسبب  �له  ال� اختاره  تعميده، حيث  أثناء  بالتبني  �له«  ال� بن  »إ أصبح  وأنه  بشرا،  ولد  يسوع  أن 

إخلاصه له دون أنْ تشوبه الخطيئة. ومن المهم أنْ نلاحظ أنه بالنسبة إلى الإبيونيين، لم يكن 

يسوع موجودا من قبل، ولم يكن هدفا للعبادة على الإطلاق، لأنهم اعتقدوا أنه أدنى منزلة 



8

��������������� الأول الفصل: ���������

�له. من ال�

يعتقد العديد من العلماء أن وجهات النظر تلك عن يسوع كان يعتنقها المسيحيون الأوائل. 

يرمان: »... يمكن أنْ تعزى الدراسات  يقول الباحث في العهد الجديد البروفيسور بارت إ و

اللاهوتية الخاصة بالتبني إلى المصادر التي تسبق كتب العهد الجديد« ]5[

2. كان يسوع إلها خالصا وليس بشرا على الإطلاق

وجهة النظر هذه هي النقيض التام لوجهة النظر الإبيونية. فهي تتبنى الاعتقاد بأن يسوع ليس 

له أي جانب بشري على الإطلاق، وأنه كان إلها خالصا. إحدى الجماعات التي آمنت بهذا 

الاعتقاد هي المرقيونيون )Marcionites(. وخلافا للإبيونيين، كان المرقيونيون يمثلون ديانة 

غاية في الجاذبية، وتحول كثير من الوثنيين لاعتناقها، فلمْ يحبذ المهتدون المحتملون من الوثنيين 

شكل الدين الإبيوني، والذي تضمن تقييد الأنشطة التي يقومون بها في يوم السبت، وتحريم 

ير، وأطعمة شائعة أخرى، وكذلك خضوع الرجال للختان. على الجانب الآخر،  أكل لحم ال�خنز

كان لدى المرقيونيين دين سهل نسبيا لأتباعه، لأنه كان دينا مسيحيا صريحا، ولا شيء يهودي 

فيه. في الواقع، فقد جرُدِّ من كل شيء يهودي فيه، لأنهم واجهوا صعوبة في التوفيق بين ما 

اعتبروه إلها غاضبا ومنتقما في العهد القديم، وبين صورة الإله المحب والرحيم في العهد الجديد، 

وقد وصل بهم الأمر إلى حد استبعاد ا�لكتب اليهودية في العهد القديم من الكتاب المقدس.

لقد اعتقد المرقيونيون أن يسوع لم يكن حقا جزءا من هذا العالم المادي. لم يكن لديه جسد 

من لحم ودم، ولم يولد في الواقع. وعلى الرغم من ظهوره على هيئة بشر، إلا أن شكله البشري 

كان مجرد وهم، فيسوع كان ]فف[ إلها خالصا وليس بشرا على الإطلاق.

3. كان يسوع بشرا وإلها معا

كان هناك العديد من الجماعات الفرعية ضمن هذه الفئة. واعتقدت إحدى هذه الجماعات التي 

�له الآب قد خلقه. وبالتالي، لم يكن يسوع  تعرف باسم »الأتباع« أن يسوع كان إلها، وأن ال�

يا للآب بل كان تابعا له. كان أوريجانوس الإسكندري أحد أتباع هذا المعتقد، وهو  مساو

يعد أشهر كاتب مسيحي في التاريخ وكتب أكثر من ألف كتاب.



9

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

وكان هناك جماعة أخرى ]تحت المسمى الاعتقادي أعلاه[ اعتقدت أن يسوع كان دائما إلها، 

وأنه عندما أصبح بشرا فقد أصبح أقنوما إضافيا. ولذلك، فيسوع بالنسبة لهم كان موجودا 

يعرف  و تاما.  إلها  كان  الذي  والمسيح  بشرا،  كان  الذي  الناصري  الرجل  يسوع  ككائنين: 

الأشخاص الذين آمنوا بهذا الاعتقاد باسم »الإنفصاليين«.

وعندما  إلها،  دائما  كان  يسوع  أن  أعلاه[  الاعتقادي  المسمى  ]تحت  ثالثة  جماعة  اعتقدت 

أصبح بشرا اتخذ طبيعة إضافية. فيسوع بالنسبة لهم شخص واحد ذو طبيعتين: إحداهما إلهية 

والأخرى بشرية. وهذه هي وجهة النظر الثالوثية عن يسوع التي أصبحت في نهاية المطاف 

النظرة الأرثوذكسية ]النمطية أو التقليدية[. وقد أضحت اليوم هي الاتجاه السائد في الكاثوليكية 

جميع  أن  هو  الكنائس  لهذه  الرسمي  والاتجاه  الشرقية.  الأرثوذكسية  والمسيحية  والبروتستانتية 

الجماعات الأخرى، بوجهات نظرهم المختلفة عن يسوع، هم مهرطقون بعيدون عن الحقيقة 

للثالوث. القويمة 

يمكن  لا  هرطقة؟  باعتبارها  يسوع  عن  الأخرى  النظر  وجهات  استبعاد  العدل  من  فهل 

اعتبارهم مهرطقين من منظور ا�لكنيسة القديمة لأنه، كما رأينا، كان هناك العديد من وجهات 

النظر المتصارعة حول يسوع. فلم يكن مذهب ا�لكنيسة قد استقر بعد خلال القرون الثلاثة 

الأولى. لنأخذ مثالا واحدا: يحب الثالوثيون الاستشهاد بآباء ا�لكنيسة الأوائل مثل ترتليان 

اللاتينية(. فهم  باللغة  )155 - 240 ميلادية( الذي تحدث عن »ترينيتان« )»الثلاثية« 

للمسيحيين في  الضابط  المعتقد  الثالوث هو  ا�لكنيسة هؤلاء كدليل على أن  بآباء  يستشهدون 

كتابات  نتفحص  فعندما  مضللة.  الادعاءات  هذه  مثل  فإن  ذلك،  ومع  القديمة.  ا�لكنيسة 

أشخاص مثل ترتليان بشكل صحيح، نجد أن الحال ليس كذلك:

 ُّ »لأن الآب هو المادة كاملة، و�لكن الإبن هو اشتقاق وجزء من الكل، كما يقر

هو نفسه: »أبي أعظم مني« وقد وصف دونيته في المزمور بأنها »أقل قليلا من 

الملائكة«، وهكذا يتميز الآب عن الإبن، كونه أعظم من الإبن« ]6[ 

ا�لكنيسة القديمة التي تحدثت عن »الثالوث«  وبعبارة أخرى، فإن أحد المصادر الأولية في 



10

��������������� الأول الفصل: ���������

ية. لقد كان مفهوم ترتليان عن  لم يعلم في الواقع أبدا مذهبا قائما على الأقانيم الثلاثة المتساو

يتعارض مع  ما  يينْ، وهو  متساو يكونا  أن  يمكن  لا  والإبن  الآب  أن  المقدس هو  الكتاب 

الثالوثية الحديثة. وفي هذه المرحلة المبكرة من التاريخ، كان مذهب الثالوث لا يزال في مهده، 

لذلك فإن أي حديث عن كون الثالوث هو الأصل لا يكون فقط مشوبا بخطأ تاريخي، بل 

هو أيضا تبسيط فادح، فلمْ تكن العديد من تفاصيل المذهب الدقيقة قد صيغت بعد. وهذا 

باعتبارهم  يسوع  بألوهية  آمنوا  الذين  الأوائل  المسيحيين  إلى  المؤرخين  إشارة  في  السبب  هو 

»شبه ثالوثيين« أو »ثالوثيين بدائيين«، لأن المذهب لم يكن قد تم تطويره بالكامل بعد. أما 

المسألة المتعلقة باعتبار وجهات النظر الأخرى عن يسوع هرطقةً هي أن الثالوثية القديمة لم 

تكن بالضرورة ديانة الغالبية في ا�لكنيسة القديمة. وفي الواقع، يعتقد المؤرخون، أنه في مرحلة 

ما، كان عدد المسيحيين غير الثالوثيين أكبر من عدد أولئك الذين يطلق عليهم اسم »المؤمنون 

بالثالوثية التقليدية«. ونجد دليلا على ذلك في كتابات ترتليان الذي علق على ذلك قائلا:

»البسطاء، في الواقع، )لن أطلق عليهم غير حكماء وغير متعلمين(، الذين يشكلون 

دائما أغلبية المؤمنين، يشعرون بالدهشة إزاء الاعتقاد المقدس )الثلاثة في واحد( 

... ويتهموننا دائما بأننا دعاة وجود إلهين وثلاثة آلهة« ]7[

كتب ترتليان ما ورد أعلاه في فصل من كتابه: »المخاوف الشهيرة المتنوعة والتحيزات المجحفة. 

مذهب الثالوث في التوحيد الذي تم إنقاذه من سوء الفهم ذلك«؛ ويشير هذا إلى أن فكرة 

الثالوثية الأولية كانت معتقد الأقلية في ا�لكنيسة القديمة، وقد رفضها عامة الناس على أساس 

يوس أسقف نيصا  أنها تعدد آلهة. وأحد الأدلة التاريخية الأخرى هي خطبة ألقاها غريغور

في القرن الرابع:

»إذا طلبت من صاحب متجر في هذه المدينة أنْ يغير لك بعض النقود، فسيجادلك 

تستفسر عن جودة  أم غير مولود. وإذا كنت  الإبن مولودا  إذا كان  ما  حول 

ال�خبز، فسيجيب الخباز: »الآب هو الأعظم، والإبن هو الأدنى« وإذا طلبت من 

القائم على خدمة الحمام أنْ يجهز لك الحمام، فسيخبرك أن الإبن خلق من العدم 



11

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

]من لا شيء[« ]8[

يوس الساخر الإعجاب لما يقوله وما ينطوي عليه. فهو يشير إلى أن التجار  ويثير تعليق غريغور

والعمال العاديين شعروا بالمقدرة التامة على مناقشة القضايا اللاهوتية المجردة، فصاحب المتجر 

يوس يسأل عما إذا كان يسوع »مولودا أم غير مولود«، أي هل  الذي تحدث عنه غريغور

َّام إنه خلُق »من العدم«، مما  يقول القائم على خدمة الحم �له أم هل هو الخالق نفسه؟ و خلقه ال�

�له وأدنى  يؤكد الخباز أن يسوع مستقل عن ال� �له. و يعني أنه أتى إلى الوجود مثل بقية مخلوقات ال�

منه. وكل وجهات النظر تلك تتعارض مع الثالوث، ويبدو أنها كانت الاعتقاد الشائع بين 

عامة الناس.

الرومانية  ية  الامبراطور لأساقفة  الاعتيادي  المعتقد  هي  بالضرورة  القديمة  الثالوثية  تكن  لم 

أساقفة  كبير  ماكيدونيس،  الأسقف  أيد  المثال،  سبيل  فعلى  الرابع.  القرن  منتصف  في 

ثالوثي: غير  معتقدا  القسطنطينية، 

أشباه  من  عدد  وبعده  القسطنطينية،  أسقف  ماكيدونيس  اعتراف  »فرغم 

يوسيين )semi-Arians( قرب منتصف القرن الرابع بألوهية الكلمة على ما  الأر

القدس« ]9[ للروح  أنكروا ذلك  فإنهم  يبدو، 

إن أحد أكثر الحقائق التاريخية المذهلة حول الثالوث هي أن آباء ا�لكنيسة الأوائل الذين روجوا 

لاعتقاد الثالوثية القديمة )مثل ترتليان أوريجانوس( أدانتهم ا�لكنيسة الرومانية الكاثوليكية في 

وقت لاحق بتهمة الهرطقة. ومن ناحية أخرى، تعتبر ا�لكنيسة الرومانية الكاثوليكية اليوم آباء 

ا�لكنيسة مثل إغناطيوس وبوليكاربوس وغيرهم قديسين، وهم في الأصل كانوا يدرسون فكرة 

ثنائية الرب )Binitarian( )ليست ثالوثية(. وهذا يدل على عبثية المسميات الخاصة مثل 

الأرثوذكسية والهرطقة في ا�لكنيسة القديمة، حيث أن أرثوذكسية ]النمط الغالب في[ عصر ما 

يمكن أنْ تصبح )بل وأصبحت( هي الهرطقة في العصر التالي.

وجهات  تقييم  علينا  ينبغي  ولا  الموضوعات،  لهذه  مناقشتنا  في  دقة  أكثر  نكون  أن  نحتاج 

النظر المختلفة هذه عن يسوع باعتبارها اختبارا في مدى الشعبية، بل على أساس قوة الحجج 



12

��������������� الأول الفصل: ���������

من  واسع  نطاق  على  كانت  الأولى  المسيحية  أن  رأينا  لقد  نظر.  وجهة  كل  تطرحها  التي 

التنوع، وأن جماعات مختلفة من المسيحيين في العالم القديم كان لديهم وجهات نظر متنوعة، 

بل ومتناقضة حول طبيعة يسوع. وفي القرن السادس عشر، احتكر الثالوث الفكر المسيحي 

تقريبا، وكان مذهب الثالوث مسيطرا بدرجة كبيرة لدرجة أن محاولة المس بعقيدته كأصل 

كانت مسألة حياة أو موت. في القرن السادس عشر، أدت تفسيرات مايكل سيرفيتوس عالم 

اللاهوت الإسباني للكتاب المقدس إلى صراع مع ا�لكنيسة. وفي عام 1531 ميلادية، نشر 

سيرفيتوس كتاب »أخطاء الثالوث« والذي قال فيه إن الذين آمنوا بالثالوث كانوا حقا من 

القائلين بتعدد الآلهة )يؤمنون بثلاث آلهة(، وأدين بالهرطقة وأحرق في محرقة مكونة من كتبه 

]10[. فكيف تحول الثالوث من كونه مجرد اعتقاد آخر عن يسوع، إلى عقيدة مهيمنة بصورة 

ياه حياتك؟ والآن، سنوجه انتباهنا إلى تطورات  مطلقة إلى الحد الذي قد تكلفك معارضتكُ إ

الأحداث التاريخية لنرى كيف أصبح الثالوث هو الاعتقاد النمطي المسيحي المهيمن اليوم.

كيف أصبحت الثالوثية أرثوذكسية ]أي الأصل[؟

رأينا فيما ذكر سابقا كيف بدأت المسيحية كحركة صغيرة داخل اليهودية، وعندما انتشرت 

لاحقا في أوساط الوثنيين )غير اليهود(، رأينا كيف استقُبل هذا الدين من قبِل عامة الشعب 

ية الرومانية. بحلول عام 300 م، كان المسيحيون يشكلون حوالي 10  الوثني في الامبراطور

ية الرومانية، وذلك وفقا لبعض التقديرات ]11[. وحتى  ٪ من السكان داخل الامبراطور

تلك اللحظة، كان المسيحيون أقلية مضطهدة. بلغ هذا الاضطهاد ذروته عقب سن التشريعات 

التي أرغمت المسيحيين على عبادة آلهة الرومان أو مواجهة عقوبة السجن والإعدام. ]12[

كان تولي الامبراطور الروماني »قسطنطين« الحكم بمثابة نقطة تحول رئيسية في تاريخ الديانة 

إعفاء  الامتيازات، مثل  لها  ماليا، وقدم  ا�لكنيسة  انتصار قسطنطين، دعم  فبعد  المسيحية، 

رجال الدين المسيحي من بعض الضرائب، وقام بتعيين المسيحيين في مناصب مرموقة، وأعاد 

للكنائس الممتلكات التي صودرت سابقا ]13[. وشهدت الحركة المسيحية تحت حكم قسطنطين 

تحولا تدريجيا رئيسيا من كونها حركة سرية، بل وحتى إجرامية اضطهدها عامة الشعب من 



13

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ية الرومانية. أصبح  الوثنيين إلى ديانة معترف بها رسميا وفي »المرتبة الأولى« في الامبراطور

يومئذ كل من الوثنية والمسيحية ديانتين رسميتين، يتنافس أتباع كل منهما بشدة على السلطة 

ية الرومانية. في الامبراطور

النقاش  احتدم  فقد  يوسي،  الأر الجدل  مع  قسطنطين  في عهد  الحاسمة  اللحظة  وربما حانت 

�له. وكان  داخل ا�لكنيسة في أوائل القرن الرابع فيما يتعلق بطبيعة يسوع، وعلاقته الدقيقة مع ال�

يوس، وهو كاهن وعالم لاهوتي، والأسقف أثناسيوس، وهو أحد آباء ا�لكنيسة،  كل من أر

من كبار مؤيدي الجدال من كلا الجانبين. كان أثناسيوس مؤمنا بالثالوث، وداعيا لفكرة أن 

يوس كان داعيا لفكرة أن يسوع كان في الواقع من  �له؛ في حين أن أر يا ل� يسوع كان مساو

يوس وأتباعه  �له. وكان هناك جدال كبير من طرف أر �له، وبالتالي هو أدنى منزلة من ال� خلق ال�

يا للآب فسيكون هناك  يوسيين فيما يتعلق بالثالوث، حيث ارتأوا أنه لو كان الإبن مساو الأر

�له قسمت المسيحية بشكل  أكثر من إله واحد. هذه الخلافات المتعلقة بطبيعة يسوع وعلاقته بال�

ية الرومانية إلى طائفتين لاهوتيتين متعارضتين. ومن المهم في هذا الصدد  كبير في الامبراطور

يه بأن أيا من الطرفين لم يكن هو المجموعة ذات المكانة المؤثرة؛ ففي القرن الرابع سيطرت  التنو

ية الرومانية، بينما هيمن الثالوثيون  يوسية على الجزء الشرقي الناطق باليونانية في الامبراطور الأر

على الجزء الغربي المتحدث باللاتينية.

مجمع نيقية

في سياق سعيه لتوحيد ا�لكنيسة، عقد الامبراطور قسطنطين مجمع »نيقية« في عام 325م، وكان 

السؤال الذى يتعين الإجابة عنه هو: »هل يسوع مساو تماما للآب: هل هو دائما موجود ومن 

هذا  إلى  ية  الامبراطور أنحاء  جميع  من  الأساقفة  استدعاء  تم  وعليه  لا؟«،  أم  الماهية  نفس 

المجمع لمناقشة اختلافاتهم بهدف الوصول إلى اتفاق، وكانت هذه هي المرة الأولى في تاريخ 

المسيحية التي ينعقد فيها مثل هذا المجمع. كما أخبر قسطنطين المندوبين بأنْ يستمتعوا بالمناخ، 

وأيضا – في نبرة تهديد ــ أنه ينوي: »الحضور باعتباره مشاهدا ومشاركا في تلك الأمور التي 

ستجري« ]14[. وتجدر الإشارة إلى أن قسطنطين لم يكن مهتما بالنقاء العقائدي؛ وإنما كان 



14

��������������� الأول الفصل: ���������

دافعه الوحيد لعقد المجمع هو ضمان الاستقرار السياسي لإمبراطوريته. وقال قسطنطين نفسه: 

»عندما سمعت بانقسامكم، اقتنعت أن هذه المسألة لا ينبغي إهمالها بأي حال من الأحوال  ... 

سأشعر أن رغبتي لا يمكن تحقيقها إلا عندما أرى عقول الجميع متحدة في ذلك الوئام السلمي 

... ضعوا كل أسباب النزاع جانبا، وقوموا بحل جميع عقُد الخلاف بقوانين السلام« ]15[

يوسيون  وقد تمحور مجمع نيقية المسكونى حول وجهات نظر ثلاث طرحت في الاجتماع: الأر

يوسيون المتشددون، وهم  يوسيين، والثالوثيون المتشددون: آمن الأر المتشددون، وأشباه الأر

�له ورفضوا فكرة أن يسوع هو من نفس  يوس، بأن يسوع أدنى من ال� أقلية صغيرة بقيادة أر

أثناسيوس،  بقيادة  أقلية صغيرة  أيضا  المتشددون، وهم  الثالوثيون  بينما عارض  �له؛  ال� ماهية 

اتخذوا  فقد  الحاضرين  من  العظمى  الغالبية  أما  يسوع؛  ألوهية  في  لأنها شككت  يوسية  الأر

يوسية والثالوثية، وقادهم يوسابيوس القيصري، ويشار إليهم باسم »أشباه  موقفا وسطا بين الأر

يوسيين«، ورفضوا مذهب الثالوث الذى يقول أن الآب والإبن والروح القدس هم من  الأر

نفس الماهية. وقد كتب مؤرخ ا�لكنيسة فيليب شاف عن هذا المجمع:

»بالرجوع إلى السؤال اللاهوتي، انقسم المجمع في البداية إلى ثلاثة أطراف. الطرف 

اليوسابيوسيون  أو  يوسيون  الأر الأقلية ...  البداية من  الأرثوذكسي ... كان في 

كان عددهم حوالى عشرين أسقفا ... الأغلبية، والتي كان أحد أعضائها المؤرخ 

والثالوثيين«  يوسيين  الأر بين  وسطا  موقفا  اتخذت  القيصري،  يوسابيوس  الشهير 

]16[

هذا دليل آخر على أن الثالوث لم يكن هو الموقف الأصلي ل�لكنيسة في بدايتها الأولى، لأن 

يوسية. أغلب الأساقفة الذين حضروا المجمع لم يتخذوا موقفا مؤيدا لرأى الثالوثيين المعادي للأر

يوس،  تسببت إجراءات المجمع في تحول مزاج الأغلبية المترددة لصالح وجهة النظر المعادية لأر

يوسية، تحول هدف المجلس بكل وضوح تحولا  وبسبب هذا العدول المفاجئ بعيدا عن الأر

تحتمل  لا  التي  العبارات  بكل  يوسية  الأر إدانة  إلى  وسط  لحل  للوصول  السعي  من  يعا  سر

الشك، ونظرا لصعوبة إدانتها من خلال مصطلحات قدسية بحتة، فقد قرر الأساقفة تأسيس 



15

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

هو  ذلك  الى  المفتاح  وكان  المسيحية،  العقيدة  نطاق  من  تحديدا  يوسية  الأر تستبعد  عقيدة 

مفهوم لم يعثر عليه في أي مكان بالكتاب المقدس: »نفس الجوهر- homo-ousios« )من 

يوسية  للأر المعادون  وأراد  »الجوهر«(،  بمعنى   »ousia« ،»يعني »نفس  »homos« اليونانية

�له في بيان عقائدي رسمي ل�لكنيسة،  إدراج هذا المفهوم عن كون يسوع من نفس ماهية ال�

يوس  يوسية اقترحها الامبراطور قسطنطين نفسه ]17[. ورفض أر وهذه العبارة المعادية للأر

�له، وبالتالي فهما منفصلان ماديا عن  وأتباعه قبول ذلك لأنهم يؤمنون بأن يسوع قد خلقه ال�

بعضهما البعض. لاحظ أن الخلاف لم يكن قائما على نصوص من الكتاب المقدس، بل على 

الفلسفة، وهذا يعزز بدرجة أكبر نقطة أن مفهوم الثالوث ليس مفهوما موجودا في الكتاب 

المقدس، وإنما هو غريب عنه. و كان على ا�لكنيسة أنْ تخرج بمصطلحات »فلسفية« )وثنية / 

يونانية( الأصل لتفسيرها، وذلك ما قاله البابا السابق بنديكت السادس عشر:

مصطلحاتها  تطور  أنْ  ا�لكنيسة  على  كان  الثالوث،  عقيدة  صياغة  أجل  »من 

الخاصة مع الاستعانة بمفاهيم معينة ذات أصل فلسفي مثل: »جوهر«، »شخص«، 

و »هكذا« ]18[ »علاقة«  »أقنْوم«، 

في  الأساقفة  أغلبية  قليلة: فقد وافق  للإمبراطور، كانت هناك معارضة  المهيب  مع الحضور 

المجمع في نهاية المطاف على عقيدة، عرفت فيما بعد باسم »عقيدة نيقية«: »قبلت الأغلبية في 

يين )الثالوثيين(؛ ومع ذلك، كانت هذه النتيجة، جزئيا، من جراء  نهاية المطاف الإسكندر

الإرادة الضاغطة« ]19[.

عندما فرغ من صياغة العقيدة، كان لايزال ثمانية عشر أسقفا يعارضونها. فتدخل قسطنطين 

يوس  في هذه اللحظة متوعدا بنفي أي شخص يرفض التوقيع عليها، وكان أسقفان من ليبيان وأر

ما زالوا رافضين قبول العقيدة، فتم نفي ثلاثتهم جميعا ]20[.

بالرغم من أن قسطنطين عادة ما يستحضر ذكره بالخطوات التي اتخذها لجعل المسيحية ديانة 

ية الرومانية، فإنه لا يكون من الخطأ اعتباره أحد القوى الرئيسية الدافعة  راسخة في الامبراطور

لقيام العقيدة النيقية، فهو الذي اقترح، وحتى ربما فرض، التعبير »homo-ousios«  »نفس 



16

��������������� الأول الفصل: ���������

الجوهر« على مجمع نيقية، وهو أيضا من قدم معونة حكومية لمن يطلق عليهم أرثوذكس، كما 

مارس ضغطا حكوميا على غير الموالين ]21[.

مجمعي ريميني وسلوقية

بيد أن مجمع نيقية لم ينُه الخلاف، لأن العديد من الأساقفة في الأقاليم الشرقية عارضوا مفهوم 

»نفس الجوهر« وهو المصطلح الذي تمحورت حوله عقيدة نيقية، واستمرت المجادلات بين هذه 

أربعة عشر  الاجتماعات، وصياغة ما لا يقل عن  العديد من  المجموعات وأسفر عنها عقد 

معتقدا إضافيا بين سنة 340م و360م، جعلت المراقب الوثني أمانيوس مارسيلينوس يعلق 

ساخرا: »كانت الطرق السريعة مغطاة بالأساقفة الراكضين« ]22[

تورطا  بعد وفاته أكثر  ية  الامبراطور بينهم  الذين تقسمت  الامبراطور قسطنطين  أبناء  أصبح 

في حين كان  النيقية،  العقيدة  قنسطنس  الغرب  إمبراطور  أيد  فقد  اللاهوتية.  النزاعات  في 

إمبراطور الشرق قنسطانطيوس ضدها. وهكذا، وضع الحكام المدنيون نمطا للتدخل السياسي 

يوسية أو العقيدة النيقية في فترة  في المسائل اللاهوتية، فكانت اليد العليا لأي من العقيدة الأر

زمنية معينة تعتمد على كون أي منها تحظى بتأييد الامبراطور الحاكم في تلك الفترة. 

حاكم  النيقية  للعقيدة  المعادي  قنسطانطيوس  أخوه  أصبح  350م،  في  قنسطانس  بوفاة 

ية الوحيد، وفي عام 359م، عقُد مجمعان: أحدهما في الشرق في سلوقية والآخر في  الامبراطور

الغرب في ريميني، وحضرهما أساقفة أكثر ممن حضروا مجمع نيقية، وبالتالي كان هناك ممثلون 

أكثر ل�لكنيسة بأكملها، واشترك قنسطانطيوس نفسه أيضا في إجراءات المجمع، كما فعل والده 

يوسية المعادية  من قبل، ممارسا الضغط على الأساقفة الحاضرين. وعليه اعتمدت عقيدة الأر

ية الرومانية. كتب القديس جيروم عن  يوسية على الامبراطور للنيقية، وبالتالي سيطرت الأر

يوسيا« ]23[. وأصبح  العالم »استيقظ متأوها ليجد نفسه أر هذه المجمعات، مشيرا إلى أن 

يوسية، وبدا وكأنها انتصرت على الثالوثية. لذلك، إذا  حينئذ توازن القوى مرجحا لصالح الأر

أراد الثالوثيون المجادلة بأن أرثوذكسية اليوم ]المسيحية الثالوثية[ تؤيدهم على أساس الشعبية، 

يوسية كانت في مرحلة ما مهيمنة، وبالتالي كانت هي الأصل! فإن الأر



17

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

مجمع القسطنطينية

يلا، ففي عام 381م عقد الامبراطور ثيودوسيوس  يوسية طو لم يدم الانتصار الظاهري للأر

تم  التي  المبادئ  إعادة صياغة  هو  للمجمع  الرئيسي  الشاغل  القسطنطينية، وكان  مجمع  الأول 

تحديد العقيدة النيقية على أساسها، فقد أنجزوا ذلك بكتابة عقيدة جديدة لإزالة بعض ألفاظ 

العقيدة النيقية التي ثبت أنها مثيرة للجدل وتطرح إشكالات كثيرة. وهذا المجمع »اعتمد التبني 

التى  النيقية  العقيدة  تغلبت  وبذلك   .]24[ بأكملها«  ا�لكنيسة  قبل  من  نيقية  لعقيدة  النهائي 

يوسية في نهاية المطاف. ظهرت لأول مرة في مجمع نيقية قبل 55 سنة على الأر

المثال مجمع نيقية، لم يجزموا بوجود  السابقة، على سبيل  المجمعات  أنه في  تجدر الإشارة إلى 

الأقنوم الثالث في الثالوثية، قائلين ببساطة أنهم يؤمنون بالروح القدس. وفي حين أكد مجمع 

القسطنطينية المبادئ الإيمانية التي تأسست في نيقية، فإن أحد الجوانب المحددة التي تطورت 

مسألة  القدس  الروح  ألوهية  فكانت  القدس،  بالروح  متعلقة  كانت  الثالوث  عقيدة  خلالها 

الرسمي  الطابع  وأضفت  الثالوث،  عن  الناشئة  نظرها  وجهة  ا�لكنيسة  ناقشت  هامة، حيث 

عليها، وعزى المجمع عدة أشياء إلى الروح القدس، مثل اللقب الإلهي: »الرب«، والعبادة 

هو  القدس  الروح  أن  على  التصويت  تم  وبذلك  والإبن،  للآب  تقدم  التي  ية  المساو العليا 

الأقنوم الثالث من الثالوث. ينبغي الإشارة هنا إلى أن حواريي يسوع كانوا قد ماتوا جميعا 

منذ مئات السنين قبل أن يتم الاتفاق على هذا الوضع. وتقول ا�لكنيسة الكاثوليكية: »أعلن 

المجمع المسكوني الثاني في القسطنطينية )381م( عن الإيمان الرسولي المتعلق بالروح« ]25[

يعطي الباحث الثالوثي والإنجيلي هارولد براون بعض الأسباب لتأخر اعتماد الروح القدس 

باعتباره أقنوما من الثالوث:

»تيسر لغة العهد الجديد فهم أقنوم الروح القدس على أنه قوة غير شخصية، أو أن الروح 

القدس مجرد مؤثر ما، خلاف ما توحي به اللغة فيما يتعلق بأقنوم الإبن...إن محاولة 

تطوير فهم الروح القدس ليكون متوافقا مع نصوص الثالوث جاءت لتؤتي ثمارها في 

القسطنطينية عام 381. وكان هناك بعض الأسباب التي جعلت أقنوم الروح القدس 



18

��������������� الأول الفصل: ���������

 يستغرق وقتا للاعتراف به أطول من ذلك الوقت المستغرق للاعتراف بأقنوم الإبن: 

 )1( فمصطلح روح، نفخة، هو حيادي بشكل عام وغير شخصي في معناه العادي؛ 

)2( ليس بالضرورة أن تبدو المهمة المميزة للروح القدس والمؤثرة في المؤمن متجسدة 

في أقنوم كالآب...بالإضافة إلى ذلك، فإن أولئك الذين رأوا الروح القدس كشخص 

 كانوا في أغلب الأحيان مهرطقين، على سبيل المثال: أتباع مونتانوس »Montanists«؛ 

اللوجوس أو كلمة  اللاهوت الأوائل إلى مفهوم  العديد من علماء  )3( ينسب 

الرب أنشطة الوحي التي رآها علماء اللاهوت اللاحقون عملا مميزا ينفرد به الروح 

القدس« ]26[

وبعبارات أخرى، يمكننا أن نفهم التالي:

11 لم تقُبلَ عقيدة تشُبه ما يدُرسِّه الثالوثيون المعاصرون عن الروح القدس على نطاق .

واسع إلا بعد مرور أكثر من 300 عاما بعد يسوع.

22 الفهم الطبيعي للغة اليونانية للعهد الجديد يوحي بأن الروح القدس غير شخصي - ليس .

شخصا- وهذا يتناقض مع وصف الآب والإبن.

33 كانت فكرة التعامل مع الروح القدس كشخص، كما يفعل الثالوثيون اليوم، ترتبط .

في كثير من الأحيان بالجماعات المهرطقة في ا�لكنيسة الأولى.

44 للروح . الحالية  الثالوثية  النظر  وجهة  الأوائل  المسيحيون  اللاهوت  علماء  عارض 

الوحى. مهمة  مثل  للإبن،  مهامه  إسناد  على  اعتادوا  لأنهم  القدس، 

على  ينص  القسطنطينية  مجمع  ختام  في  يا  امبراطور مرسوما  ثيودوسيوس  الامبراطور  أصدر 

إعادة الكنائس إلى الأساقفة الذين اعترفوا بالمساواة في الألوهية للآب والإبن والروح القدس:

في  متساوين  القدس  والروح  والإبن  للآب،  الواحدة  بالألوهية  نصدق  »دعونا 

اسم  يحملوا  أن  القانون  هذا  لأتباع  نأذن  نحن  المقدس.  الثالوث  وفي  الجلالة، 

المسيحيين الكاثوليك؛ و�لكن بالنسبة للآخرين، بما أنهم في حكمنا مجانين حمقى، 

فنحن قررنا وسمهم باللقب المشين »مهرطقين«، ولا يفترض أن يطلقوا على أديرتهم 



19

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

من  وثانيا  الإلهية،  العقوبة  تأديب  من  الأول  المقام  في  وسيعانون  كنائس.  اسم 

السماء« ]27[ الذى ستنزله عليهم وفقا لإرادة  عقاب سلطتنا 

كتب الباحث التاريخي جوناثان روبرتس:

«كان أتباع المسيح اليونانيون والرومانيون رافضين لعقيدة الثالوث وقاوموها، حتى 

بأكثر  عليهم  أوامره  العقيدة، وفرض  بتلك  يؤمنوا  بأن  رعاياه  ثيودوسيوس  أمر 

الطرق غير الإنسانية... يظل فرض تلك العقيدة التي لا معنى لها وغير الطبيعية على 

أي شعب، وبأي وسيلة طغيان، لغزا أكثر غموضا من علم الحساب الذي يمكن 

أن يجعل من الواحد ثلاثة، ومن الثلاثة واحدا» ]28[

الأسفار  في  الموجودة  الحقائق  بسبب  إخمادها  يتم  ولم  رسميا،  يوسية  الأر حظر  تم  وهكذا، 

المقدسة، بل بسبب قوة التدخل الامبراطوري. وبعد مرور أكثر من 55 عاما من المعارك، 

ل�لكنيسة  الرسمي  المذهب  هي  الثالوثية  وأصبحت  نهائي،  بشكل  النيقية  العقيدة  سيطرت 

الرومانية. الكاثوليكية 

مجمع خلقيدونية

يوسية، احتدم الجدال حول طبيعة يسوع المتجسد أثناء سيره على الأرض.  حتى بعد هزيمة الأر

�له الآب، فإن السؤال الذي  وعندما صب مجمع نيقية اهتمامه على العلاقة الدقيقة للإبن مع ال�

يتعين الإجابة عنه الآن هو: هل كان لدى يسوع طبيعة واحدة، أي أنه مزيج بشرى وإلهى، 

أم كان ذا طبيعتين: بشرية وإلهية، كلتيهما منفصلتين ولا تتداخلان معا؟

في عام451م، عقد مجمع خلقيدونية لطرح طبيعة يسوع للنقاش، وتوصل الأساقفة إلى مفهوم 

وجود طبيعتين للمسيح متمثلتين في شخص واحد، واعتمدوا العقيدة الخلقيدونية التي نصت 

على:

»إننا نعُلمِّ جميعنا تعليما واحدا تابعين الآباء القديسين. ونعترف بابن واحد هو نفسه 

نفسه كامل بحسب  وهو  اللاهوت  نفسه كامل بحسب  وهو  المسيح.  يسوع  ربنا 



20

��������������� الأول الفصل: ���������

الناسوت: إله حقيقي وإنسان حقيقي. وهو نفسه من نفس واحدة وجسد واحد، 

مساو للآب في جوهر اللاهوت، وهو نفسه مساو لنا في جوهر الناسوت، ومماثل 

لنا في كل شيء ماعدا الخطيئة، مولود من الآب قبل الدهور بحسب اللاهوت، 

الناسوت  وهو نفسه في آخر الأيام مولود من مريم العذراء والدة الإله بحسب 

واحد  ووحيد  وإبن ورب  نفسه مسيح  هو  ومعروف  ولأجل خلاصنا.  لأجلنا 

بطبيعتين بلا اختلاط ولا تغيير ولا انقسام ولا انفصال، من غير أن ينُفى فرق 

الطبائع بسبب الاتحاد، بل إن خاصة كل واحدة من الطبيعتين ما زالت محفوظة 

تؤلفان كلتاهما شخصا واحدا وأقنوما واحدا، لا مقسوما ولا مجزءا إلى شخصين، بل 

�له الكلمة الرب يسوع المسيح كما بشر به الأنبياء  هو ابن ووحيد واحد هو نفسه ال�

منذ البدء، وكما علمنا الرب يسوع المسيح نفسه، وكما تسلمنا عقيدة الآباء المقدسين«

»الإتحاد  بإسم  يسوع  في شخص  المزدوجة  والإلهية  البشرية  الطبيعة  المفهوم عن  هذا  يعرف 

الأقنومي«، وهو عنصر أساسي في الثالوثية الحديثة. وما رأينا ظهور مذهب رسمي للثالوث في 

شكل متعارف عليه مع ما يؤمن به الثالوثيون اليوم إلا بعد انعقاد مجمع خلقيدونية. وقد حدث 

هذا في القرن الخامس، أي بعد مرور أكثر من 400 سنة بعد يسوع.

يلخص عالم اللاهوت الإنجيلي والبروفيسور واين جرودم هذا الأمر على النحو التالي: و

»إن الفهم الدقيق �لكيفية الجمع بين الألوهية الكاملة والإنسانية الكاملة )كما يشرح 

جرودم( في شخص واحد تمت صياغته تدريجيا في ا�لكنيسة، ولم يصل إلى شكله 

النهائي حتى عرفه الخلقيدونيون في 451م« ]29[

بعض الآراء المتعلقة بمجامع ا�لكنيسة

أود أن أشارك القارئ بعض الآراء الشخصية المتعلقة بتلك المجامع ا�لكنسية المختلفة:

11 بداية، لم تظهر عقيدة الثالوثية كما يعتقد بها اليوم كمذهب رسمي ل�لكنيسة إلا بعد .

للغاية  ية  اليوم محور تعتبر  فهي  يسوع. ومع ذلك،  بعد  أكثر من 400 سنة  مرور 



21

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

بالنسبة للمسيحية السائدة، بحيث يصنف أي شخص ينحرف عن ذلك بأنه كافر أو بأنه 

عضو في طائفة مارقة. كيف يمكن واقعيا لمذهب لم تتم صياغته بشكل كامل إلا 

في وقت متأخر أن يكون مرُتكزَا ل�لكنيسة القديمة؟ للمرء أن يتوقع أن تكون العناصر 

ية في المسيحية واضحة ومقبولة لدى ا�لكنيسة منذ القرن الأول. الإيمانية الجوهر

22 كثيرة، . منازعات  خلال  من  بل  بسهولة،  ا�لكنيسة  إلى  الثالوث  مذهب  يصل  لم 

فكل جانب أساسي من المذهب - علاقة يسوع، وألوهية الروح القدس، والطبيعة 

من  لأكثر  امتد  الذى  المجمع  إجراءات  خلال  من  دعمه  تم   – ليسوع  المزدوجة 

يا؛ بل لعبت  قرن من الزمان، فلم يحتكموا إلى مناقشات من الكتاب المقدس حصر

جسيمة. أدوارا  والفلسفة  السياسة 

33 ية دورا كبيرا في تحديد أي من وجهات النظر اللاهوتية . لعبت المشاركة الامبراطور

تكون لها الهيمنة في أي وقت من الأوقات. لم يكن الامبراطور قسطنطين وزيرا أو 

ية في  حتى عالما لاهوتيا، بل كان شخصية سياسية. ومع ذلك، فقد كان شخصية محور

تأسيس العقيدة النيقية. بالنسبة له، لم تكن المسألة متعلقة بالتوصل لعقيدة حقيقية، 

إنما كات متعلقة بالتوصل لما كان موائما سياسيا له. فلو كان قسطنطين أو أي من 

يوسية، لكان من الممكن بشكل كبير تغيير مجرى  الأباطرة اللاحقين قد فضلوا الأر

يوسية هي العقيدة الاعتيادية السائدة للمسيحيين  التاريخ لصالحها، وكانت لتصبح الأر

اليوم!  

حتى الآن، قمنا بتحليل الزعم المتعلق بأرثوذكسية]كونها الأصل[ العقيدة الثالوثية من الناحية 

بتلك  الادعاء  دعم  بإمكانه  كان  إذا  ما  لنرى  المقدس  الكتاب  الآن  وسنتناول  التاريخية، 

نصوصه. في  الأرثوذكسية 

هل الثالوث مذكور في الكتاب المقدس؟

سؤالا  هذا  يبدو  قد  الناس،  من  �لكثير  بالنسبة  المقدس؟  الكتاب  في  مذكور  الثالوث  هل 

غريبا. في الواقع، فإن العديد من المسيحيين الذين أتفاعل معهم يفترضون أن كل ما تعلموه 



22

��������������� الأول الفصل: ���������

في ا�لكنيسة يستند إلى الكتاب المقدس. فهل هذا هو الحال مع الثالوث؟ هل هو مقدس؟ 

من خلال بحثي، فوجئت عندما علمت أن مصطلح »الثالوث« غير موجود في أي مكان في 

الكتاب المقدس. هذه المصطلحات تظهر فقط في كتابات آباء ا�لكنيسة في وقت لاحق لذلك 

يل في التاريخ. موقف ا�لكنيسة الكاثوليكية هو أن مصطلح »الثالوث« قد ذكر لأول  بأمد طو

مرة في أواخر القرن الثاني، أي بعد حوالي 150 سنة من ميلاد يسوع:

ثلاثة  إلى وجود  المقدس حتى الآن مصطلح واحد يشير  الكتاب  »لا يوجد في 

إلى  باللاتينية  تترجم  )التي   trias ياس  تر كلمة  إن  معا.  آلهة  أشخاص/أقانيم 

trinitas( موجودة لأول مرة في ثيوفيلوس في أنطاكية حوالي عام 180م ... 

ترتليان« ]30[ كتابات  في   trinitas اللاتيني  تظهر في شكلها  بعد ذلك 

إن غياب مفهوم الثالوث عن الكتاب المقدس مثير للاستغراب في وقت يعتبر المرء أن هذا 

المفهوم هو جوهر مذهب الثالوثية. وقد ورد في موسوعة أكسفورد كومبانيون للكتاب المقدس

The Oxford Companion to the Bible، الذي يضم تدوينات لأكثر من مائتين وستين 

من العلماء والأكاديميين في الكتاب المقدس من معاهد وجامعات في أمريكا وأوروبا رائدة 

في المجال الإنجيلي:

»لأن الثالوث هو جزء مهم من العقيدة المسيحية الحديثة، فمن المستغرب أن هذا 

المصطلح لا يظهر في العهد الجديد« ]31[

غالبا ما أسأل المسيحيين عن عدم وجود مصطلح »الثالوث« في الكتاب المقدس. الرد الشائع 

مفهومها  أن  إلا  »الثالوث«،  المحددة  الكلمة  عدم وجود  من  الرغم  على  أنه  هو  أتلقاه  الذي 

موجود في جميع كتابات العهد الجديد. عندما ندقق في العهد الجديد، هل نجد بالفعل مفهوم 

الذين هم متساوون  القدس،  والروح  والإبن  الآب  ثلاثة أشخاص/أقانيم،  في  �له كائن  ال� أن 

وأبديون معا؟ ونظرا لأن الثالوث عقيدة أساسية، فإنه ليس مستغربا أن نتوقع العثور على بيان 

صريح في الكتاب المقدس يعرف بشكل شامل عقيدة الثالوث مثلما يعتقد بها اليوم. ومن واقع 



23

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

خبرتي، فإن أكثر الأدلة المطروحة شيوعا هي رسائل بولس، وأناجيل يوحنا ومتى. وفيما يلي 

بعض الأمثلة النمطية:

�لهُ بكِلُِّ ملِئْهِِ ]كولوسي 9:2[ ا، يَحلُِّ ال� ًّ »ففَيِهِ، جَسدَيِ

�لهُ ] يوحنا 1:1[ �لهِ. وكَاَنَ الكْلَمِةَُ ال� فيِ البْدَْءِ كاَنَ الكْلَمِةَُ، واَلكْلَمِةَُ كاَنَ عنِدَْ ال�

وحِ القْدُسُِ«  ُّ فاَذْهبَوُا إِذنَْ، وتَلَمْذِوُا جمَيِعَ الأُممَِ، وعَمَدِّوُهمُْ باِسمِْ الآبِ والإبن واَلر

]متى 19:28[

دعونا نحلل كل واحدة من هذه العبارات بدورها لنرى ما إذا كانت هي فعلا نصوص إثبات 

حقيقية لمفهوم الثالوث كما تدرسه ا�لكنيسة اليوم. سنتعامل أولا مع رسائل بولس: »ففَيِهِ، 

�لهُ بكِلُِّ ملِئْهِِ« ]كولوسي ٢: ٩[. عندما ينظر المرء إلى كتابات بولس الأخرى،  ا، يَحلُِّ ال� ًّ جَسدَيِ

َّتيِ تفَوُقُ  ةَ المْسَِيحِ ال َّ �له »بالحلول« في أشخاص آخرين غير يسوع: »وتَعَرْفِوُا مَحبَ نجد ذكرا لقيام ال�

يمتلأ  بأنْ  بولس  يدعو  هنا  ]أفسس 19:3[.  كلُهُِّ«  �لهِ  ال� ملِْءَ  تبَلْغُوُا  ى  َّ حَت فتَمَْتلَئِوُا  المْعَرْفِةََ، 

�له كله« من الواضح أن بولس لا يفترض أن المسيحيين المؤمنين هم أشخاص  المؤمنون »بملء ال�

آلهة حرفيا. في مواضع أخرى، يتحدث بولس عن وجود ما يشبه حكومة في اللاهوت، وهو 

يعطي التسلسل الهرمي للسلطة والمسئولية: »و�لكني أريد أنْ تعلْموا أن المْسيح هو الرأْس لكل 

�له« ]كورنثوس 3:11[. هنا يذكر  ال� المْرأْة فهو الرجل، ورأْس المْسيح هو  رجل؛ أما رأْس 

بولس بوضوح أن الآب هو رأس كل الخلق، بما في ذلك يسوع. تذكر أن عقيدة الثالوث 

الهرمي  التسلسل  بالطبع مع  مما يتعارض  يان،  �له الآب متساو تنص على أن يسوع الإبن وال�

لبولس حيث يعتبر الآب هو رأس الإبن يسوع. حتى إذا قبلنا أن ذكر بولس لـ »اللاهوت« 

�له ثلاثة  ال� �له، هل يمكننا أنْ نستنتج أن  في ]كولوسي 2: 9[ يشير إلى التعددية في طبيعة ال�

أشخاص من هذه العبارة؟ بالطبع لا نستطيع؛ فهو في الواقع غامض لأنه قد يعني شخصين أو 

أكثر، ولا يوجد هناك سبب لاستنتاج أنهم ثلاثة. كما أنه لا يوجد أي ذكر للروح القدس، لذا 

�له ثلاثة أشخاص متساوين  فإن ]كولوسي 2: 9[ غير كاف ليدعم على نحو شامل مفهوم أن ال�

جميعا وأبديين.



24

��������������� الأول الفصل: ���������

في  لكان ذكرهم جميعا  الألوهية  في  أقانيم  ثلاثة  بوجود  بالفعل  مؤمنا  بولس  لو كان  والآن، 

رسائله للكنائس، و�لكنه لم يفعل ذلك قط، فكل ما ذكره بولس هو الآب ويسوع في كل 

مقدمة من كل رسالة كتبها ]رومية 7:1؛ كورنثوس الأول 3:1؛ كورنثوس الثاني 2:1؛ 

غلاطي 3:1؛ أفسس 2:1؛ فيليبي 2:1؛ كولوسي 2:1؛ تسالونيكي الأول 1:1؛ تسالونيكي 

الثاني 2:1؛ تيموثاوس الأول 2:1؛ تيموثاوس الثاني 2:1؛ العبرانيين 1: 1-2[، ولم يذكر الروح 

القدس قط، ولو كان بولس يؤمن بثالوثية لكان هذا الإغفال صاعقا، و�لكن من الواضح أن 

بولس لم يؤمن بإله ثالوثي.

ماذا عن إنجيل يوحنا؟ هل يعرض نصا لإثبات الثالوث؟ إن نص الإثبات المزعوم المستشهد 

�لهُ« ]يوحنا  ال� الكْلَمِةَُ  �لهِ. وكَاَنَ  ال� الكْلَمِةَُ، واَلكْلَمِةَُ كاَنَ عنِدَْ  به سابقا هو التالي: »فيِ البْدَْءِ كاَنَ 

�له، لأن الثالوثيين يفسرون معنى  يا على أن يسوع هو ال� 1:1[. قد يبدو هذا دليلا قاطعا ظاهر

ية  �له«، فالترجمة الإنكليز »الكلمة« لتكون »يسوع« بينما تنص الآية بوضوح على »وكان الكلمة ال�

المختارة لترجمة هذه النسخة تحديدا هي ترجمة غير موضوعية. وإذا حلل المرء العهد الجديد في 

ية المترجمة إلى  اليونانية الأصلية فسيجد أن الأمر ليس واضحا بالقدر نفسه، فالكلمة الإنكليز

يف في اليونانية، لذلك يمكن  �له« تفتقر إلى وجود أداة التعر �له« في النص »وكان الكلمة ال� »ال�

ترجمة الآية أيضا إلى »وكان الكلمة إلها« أو »وكان الكلمة ربا ]أي رب أي شيء[« فكتب 

أوريجانوس الإسكندري، معلم قواعد اللغة اليونانية في القرن الثالث الميلادي ويمكن القول 

إنه أهم عالم لاهوتي وباحث في الكتاب المقدس في ا�لكنيسة اليونانية القديمة، عن استخدام 

يف في ]يوحنا 1:1[:  أداة التعر

يف، في أحيان أخرى يغفلها...  »في بعض الحالات يستخدم )يوحنا( أداة التعر

�له God« إلى الإله غير المخلوق الذي خلق  فيستخدم الأداة عندما يشير لفظ »ال�

يغفله عندما يشير اللفظ )الكلمة( إلى »رب ]أي شيء[«... الرب  كل شيء، و

�له«« ]32[ يف، فيطلق عليه حينها »الإله - ال� الحقيقي إذن هو ما معه أداة التعر

يف هو التأكيد على أن يسوع  استنتج أوريجانوس أن الغرض من حذف يوحنا لأداة التعر



25

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�له، ولا يمكن استخدام إنجيل ]يوحنا 1:1[ باعتباره أساسا لترسيخ ألوهية يسوع بسبب  ليس ال�

غموضه. وإذا كنا جادين بشأن فهم الكتاب المقدس يجب أنْ نفسر التعبيرات المبهمة لكاتب 

لتفسير  الصحيح  السياق  يوحنا  إنجيل  التالية من  الآيات  الواضحة. وتوضح  بياناته  في ضوء  ما 

]يوحنا 1:1[:

بْنكََ  اعةَُ. مَجدِِّ إ هاَ الآبُ، قدَْ أَتتَِ السَّ ماَءِ وقَاَلَ: أَيُّ مَ يسَوُعُ بهِذاَ ورَفَعََ عيَنْيَهِْ نَحوَْ السَّ َّ »تكَلَ

لكِلُِّ منَْ  ةً  َّ أَبدَيِ حَياَةً  ليِعُطْيَِ  علَىَ كلُِّ جَسدٍَ  سُلطْاَناً  أَعْطيَتْهَُ  إِذْ  أَيضًْا،  بنكَ  إ ُمجَِّدكََ  ليِ

ةُ: أَنْ يعَرْفِوُكَ أَنتَْ الإِلهَ الْحقَيِقيَِّ وحَدْكََ وَيسَوُعَ المْسَِيحَ  َّ َياَةُ الأَبدَيِ أَعْطيَتْهَُ. وهَذهِِ هيَِ الْح

الذَّيِ أَرْسَلتْهَُ« ] يوحنا 17: 3-1[

�له الواحد الحقيقي ليستبعد  ونلاحظ هنا أن يسوع يصلي للآب، محددا بوضوح أن الآب هو ال�

بن. وإذا كان يسوع جزءا من الثالوثية حقا لقال: »الآب والإبن والروح القدس هم  نفسه كإ

�له الواحد الحقيقي« وتذكر أن عقيدة الثالوثية تنص على أن الآب والإبن والروح القدس هم  ال�

الإله الكامل، ومع ذلك فإن يسوع يستثني الآب باعتباره الإله الواحد من �لكي يستبعد نفسه. 

وكان غسطينوس بابا ا�لكنيسة - أحد أعظم علماء اللاهوتية الثالوثيين في التاريخ- قلقا بشدة من 

هذه الآيات، مما جعله يلجأ إلى التلاعب بها من أجل حماية عقيدة الثالوثية. كان صعبا على 

يمانه بمذهب الثالوث، فقام بإعادة هيكلة  أوغسطينوس المواءمة بين ]يوحنا 17: 1-3[ وبين إ

يوحنا«  كتابه »عظات  في  فغير أوغسطينوس  الألوهية.  في  الآب والإبن  بين  ليساوي  الآية 

أَنتَْ وَيسَوُعَ  أَنْ يعَرْفِوُكَ  ةُ هيَِ  َّ الأَبدَيِ َياَةُ  الصيغة الواردة في ]يوحنا 17: 1-3[ لتقول: »واَلْح

ّ وحَدْكََ« ]33[، فلنلاحظ كيف جمع أوغسطينوس كلمة  المْسَِيحَ الذي أرسلته، الإِلهَ الْحقَُّ

يف كل من الآب ويسوع  »يسوع« مع كلمة »أنت« )»أنت ويسوع المسيح«( �لكي يتم تعر

أَنْ  الأَبدَيِةَُّ هيَِ  َياَةُ  باعتبارهم »الإله الحق الواحد« ومقارنة هذا بما قاله يوحنا بالفعل: »واَلْح

�له. كان  ّ وحَدْكََ، وَيسَوُعَ المْسَِيحَ الذَّيِ أَرْسَلتْهَُ«، مما يميز يسوع عن ال� يعَرْفِوُكَ أَنتَْ الإِلهَ الْحقَُّ

يا  تغيير أوغسطينوس خفيا، �لكنه شوه المعنى الأصلي للكلمات بشكل واضح لجعل يسوع مساو

للآب في الألوهية.



26

��������������� الأول الفصل: ���������

وفيما يتعلق بهذا البيان من إنجيل متى: »فاَذْهبَوُا إِذنَْ، وتَلَمْذِوُا جمَيِعَ الأُممَِ، وعَمَدِّوُهمُْ باِسمِْ 

للأقانيم  الآية تحتوي على ذكر يسوع  فهذه  القْدُسُِ« ]متى 19:28[.  واَلروُّحِ  الآبِ والإبن 

الثلاثة للثالوث؛ ومع ذلك، فإنها لا تذكر شيئا عن العلاقة التي تربط بعضهم ببعض، فهي لا 

تقول إن الآب والإبن والروح القدس متساوون، ولا تقول إن جميعهم أبديون، أو حتى أنهم 

�له  �له. إن مجرد ذكر الأقانيم مجتمعين لا يتساوى مع مذهب الثالوث، مثلما يؤمن المسلمون بال� ال�

عز وجل وبعيسى وبالروح القدس )الذي نؤمن بأنه الملك جبرائيل(. والمثير للاهتمام حول 

هذه الآية في إنجيل متى هو أن هناك شكوك جدية حول ما إذا كان يسوع قد تلفظ أصلا 

بالكلمات المنسوبة إليه على الإطلاق. وسبب ذلك هو: إذا كان يسوع قد قال تلك الكلمات 

يين المخلصين أنْ يطيعوا أمره، وأن  بالفعل، حينذاك ألا ينبغي أنْ نتوقع من تلاميذه الحوار

يقوموا بتعميد الناس باستخدام الصيغة التي أمر بها يسوع؟ ورغم أن إنجيل متى لا يحتوي على 

أي أمثلة لتلاميذ يقومون بالتعميد، إلا أن كتبا أخرى من العهد الجديد، مثل سفر أعمال 

الرسل، تحتوي على العديد من هذه الأمثلة، ولا يوجد أي مثال قط لواحد من التلاميذ يقوم 

بالتعميد باسم الآب والإبن والروح القدس. وبدلا من ذلك، يقومون بالتعميد باستمرار باسم 

يسوع فقط:

أَياَّمٍ«  بضِْعةََ  عنِدْهَمُْ  يقُيِمَ  أَنْ  دعَوَهُْ   َّ المْسَِيحِ.ثم يسَوُعَ  باِسمِْ  يتَعَمَدَّوُا  أَنْ  »وأََمرََ 

]48:10 الرسل  ]أعمال 

« ]أعمال  دْ واَغتْسَِلْ منِْ خَطاَياَكَ، داَعيِاً باِسمِْ الربَِّ ِماَذاَ تبُطْئِ؟ُ قمُْ تعَمََّ »واَلآنَ ل

الرسل  16:22[

ما لم يجادل المرء بأن تلاميذ يسوع عصَوهْ عن قصد، فهذا يدل على أن التلاميذ لم يكونوا على 

دراية بأي من هذه التعاليم، وبالتالي فمن المرجح جدا أن يسوع لم يتلفظ بالكلمات المنسوبة إليه 

في إنجيل متى. ونجد تأييدا لهذا الاستنتاج في كتابات مؤرخ القرن الثالث يوسابيوس، فقد 

كتب كثيرا مستشهدا بالعديد من آيات العهد الجديد في كتاباته، فالآية موضع التساؤل الواردة 

في إنجيل ]متى 19:28[، هي إحدى الآيات التي اقتبسها عدة مرات، ومع ذلك، فهو لم 



27

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يقتبسها أبدا كما تظهر اليوم في الأناجيل الحديثة، و�لكنه ينهي الآية دائما بالكلمات »بإسمي« 

وعلى سبيل المثال، نقرأ في كتاباته عن اضطهاد المسيحيين الأوائل:

َّ التآمرُ عليهم بغُيةَ القضاءِ عليهم، قد جرى طردهُم من أرض  »و�لكن بقيةَ التلاميذِ الذين تم

يهودا، وذهبوا إلى جميع الأُممِ ليبشروا بالإنجيل، معتمدين على قوة المسيح، الذي قال لهم: 

»إذْهبوا وتلَمذِوا جميعَ الأُممِ باسمي« ]34[

يمكننا أن نثق أنه إذا قرئ من العهد الجديد أمام يوسابيوس »بإسم الآب والإبن والروح 

القدس«، فلم يكن ليستشهد أبدا بكلمة »بإسمي« وبالتالي، يجب أن تقرأ المخطوطات الأولى 

»بإسمي«، وهو ما يفسر سبب استخدام التلاميذ تلك الكلمات بعينها وليس بصيغة ثالوثية عند 

بالتعميد. القيام 

الثالوثيون. وفي أفضل الأحوال،  هذا هو الحال مع جميع نصوص الإثبات تلك التي قدمها 

فهي تشير فقط إلى ألوهية يسوع، و�لكن يحدث هذا فقط عند تناولها خارج السياق. وعندما 

نذهب إلى ما هو أبعد من القراءة السطحية للكتاب المقدس نجد أن كل نصوص الإثبات 

هذه تعجز عن الدعم الشامل لمفهوم الثالوث في الصورة التي يعتقد بها اليوم. وعندما يحاول 

الثالوثيون الجدال بشأن ألوهية يسوع باعتباره دليلا قاطعا على صحة عقيدة الثالوث، تغيب عنهم 

نقطة هامة: فحتى في هذه الحالة، ومن باب الجدل، فإننا نزعم بأن هناك بعض العبارات في 

العهد الجديد التي يمكن تفسيرها لتعني أن يسوع يمتلك بعض القدرات الإلهية، وهذا لا يبتعد 

يفا واضحا لمذهب الثالوث؟ وهي فكرة  أبدا عن وجهة نظري حول الثالوث: هل نجد هنا تعر

�له كائن واحد يتألف من ثلاثة أقانيم: الآب والإبن والروح القدس متساوين وأبديين. أن ال�

�له  والحقيقة هي أنه لم يذكر في العهد الجديد أي إشارة صريحة إلى أي صيغة ثالوثية، كما أن ال�

يتحدث على الإطلاق مستخدما مصطلحات مثل »كائن/جوهر!!« و »أقانيم/أشخاص!!«،  لم 

وهي اللغة التي يستخدمها الثالوثيون. وهذه ليست فقط استنتاجاتي الشخصية بعد سنوات من 

الدراسة في الكتاب المقدس، إنما هي أيضا نتائج البحث العلمي المسيحي. في هذا الصدد، تذكر 

موسوعة أكسفورد كومبانيون للكتاب المقدس التي كتبها بروس متزجر، أحد أكثر الباحثين 



28

��������������� الأول الفصل: ���������

في العهد الجديد تأثيرا في القرن العشرين، ويحتوي على مدخلات لأكثر من مائتين وستين 

باحثا وأكاديميا من معاهد وجامعات إنجيلية رائدة في أمريكا وأوروبا: »المفهوم المتطور لثلاثة 

ا�لكشف عنه  يمكن  لا  اللاحقة  العقائدية  الصيغ  في  الموجود  اللاهوت  في  شركاء متساوين 

وعلى غرار  المقدس!!(« ]35[.  الكتاب  أسفار  )أو  ا�لكنسية  الشريعة  نطاق  بوضوح ضمن 

ذلك، توضح الموسوعة الكاثوليكية الجديدة أن مذهب الثالوث هو نتاج التاريخ، وتطور حدث 

عبر القرون:

»هناك اعتراف من جانب المفسرين وعلماء لاهوت الكتاب المقدس، بما في ذلك 

أنه لا ينبغي لأحد دون مؤهل جاد  الكاثوليك،  الروم  باستمرار من  يتزايد  عدد 

جانب  من  مواز  اعتراف  أيضا  وهناك  الجديد.  العهد  في  الثالوثية  عن  التحدث 

مؤرخي العقيدة وعلماء اللاهوت المنهجيين بأنه عندما يتكلم المرء بلسان غير المؤهلين 

عن الثالوثية، فقد انتقل المرء من فترة الأصول المسيحية، إلى مثلا، الربع الأخير 

من القرن الرابع. وكان ذلك فقط ما يمكن تسميته بالعقيدة الثالوثية النهائية »إله 

واحد في ثلاثة أشخاص« وتم استيعابه استيعابا كاملا في الحياة والفكر المسيحي... 

وكان ذلك نتاجا لثلاثة قرون من التطور العقائدي« ]36[

وجاء في قاموس الكتاب المقدس الجديد، وهو مصدر ثالوثي إنجيلي، أنه رغم وجود مفهوم 

�له أصبح إنسانا في الكتاب المقدس، من منظور يتعلق بخلاصنا، فإن مؤلفي هذا القاموس  أن ال�

يقرون بغياب الصيغة اللاهوتية للمذهب في العهد الجديد بشكل مح�ير:

للمرة الأولى تفسير التجسد  »المعنى الوحيد الذي حاول فيه كتاب العهد الجديد 

�له الشاملة لخلاص البشرية ...  يق إظهار مدى ملاءمته مع خطة ال� كان عن طر

هذا الاهتمام الإنجيلي يلقي الضوء على الحقيقة المحيرة المخالفة التي تقول أن العهد 

الجديد لا يعكس في أي موضع منه ولادة العذراء ليسوع باعتباره شاهدا على 

اقتران اللاهوت والناسوت في شخصه - وهو مسار تفكير استلهمه علماء اللاهوت 

كثيرا فيما بعد« ]37[



29

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

العهد الجديد ذلك بوضوح؟ إذا  فلماذا لا يدعم  �له الحقيقية،  ال� الثالوث هو طبيعة  إذا كان 

كانت هذه العقيدة مهمة للغاية، ألا ينبغي إذن شرحها بوضوح في العهد الجديد بالكامل مثلها 

مثل العقائد الأخرى التي شرحت موت يسوع من أجل خطايانا وقيامته من بين الأموات؟  

يلزم أنْ تكون العقيدة قد صيغت في الكتاب المقدس، لا أن تشُتقَ منه ]في غير تصريح[. فتلك 

العقيدة لم تنشأ من مراجع واضحة في الكتاب المقدس، �لكنها بدأت كفرضية ثم تدرجت 

لإيجاد »البراهين« بشأنها من العبارات الغامضة في الكتاب المقدس.

إلى  النظر  عند  المقدس  الكتاب  في  المبهمة  الآيات  حول  تكهنات  أي  على  القضاء  يمكن 

�له. ال� طبيعة  بخصوص  يسوع  بها  أدلى  التي  والصريحة  الواضحة  التعبيرات 

تبشير يسوع بالتوحيد الخالص

هناك حادثة مثيرة للاهتمام في العهد الجديد يبدو فيها أن يسوع يؤكد لاهوت العهد القديم. 

اقترب أحد معلمي القانون اليهود من يسوع وسأله عن الوصايا الأكثر أهمية:

فأََجاَبهَُ يسَوُعُ: 

بَّ  َّ بُّ إِلهنُاَ ربٌّ واَحِدٌ، فأََحِبَّ الر َّ ِيلُ، الر »أُولىَ الوْصََاياَ جمَيِعاً هيَِ: إسْمعَْ ياَ إِسرْاَئ

تكَِ. هذهِِ هيَِ الوْصَِيةَُّ الأُولىَ.  َّ إِلهكََ بكِلُِّ قلَبْكَِ وَبكِلُِّ نفَْسِكَ وَبكِلُِّ فكِرْكَِ وَبكِلُِّ قوُ

يبكََ كَنفَْسِكَ. فمَاَ منِْ وصَِيةٍِّ أُخْرىَ أَعْظمَُ  ِيةٌَ مثِلْهُاَ، وهَيَِ أَنْ تُحبَِّ قرَِ وهَنُاَكَ ثاَن

منِْ هاَتيَنِْ«

�لهَ واَحِدٌ ولَيَسَْ  متَْ. فإَِنَّ ال� َّ فقَاَلَ لهَُ الكْاَتبُِ: »صَحيِحٌ، ياَ معُلَمُِّ! حَسبََ الْحقَِّ تكَلَ

فْسِ،  َّ يبِ كاَلن ةُ القْرَِ َّ ةِ، ومََحبَ َّ تهُُ بكِلُِّ القْلَبِْ وَبكِلُِّ الفْهَْمِ وَبكِلُِّ القْوُ َّ آخرَُ سِواَهُ. ومََحبَ

باَئِح«  أَفضَْلُ منِْ جمَيِعِ المْحُْرقَاَتِ واَلذَّ

�لهِ!« ولَمَْ  هُ أَجاَبَ بِحكِْمةٍَ، قاَلَ لهَُ: »لسَْتَ بعَيِداً عنَْ مَ�لكَوُتِ ال� َّ ا رأََى يسَوُعُ أَن َّ فلَمَ

يَجرْؤُْ أَحدٌَ بعَدَْ ذلكَِ أَنْ يوُجَِهَّ إِليَهِْ أَيَّ سُؤاَلٍ« ]مرقس 34-28:12[

�له، وإعطاء  كانت هذه الحادثة هي الفرصة المثلى ليسوع لتصحيح المفاهيم الخاطئة عن طبيعة ال�



30

��������������� الأول الفصل: ���������

يين ومخلدين بشكل متساو.  �له، ليكون ثلاثة أشخاص متساو المعلم اليهودي للقانون فهما ثلاثيا ل�

�له واحد، عبر  وكما ترون، فإن العكس هو الصحيح، نقلا عن وصية العهد القديم حول أن ال�

بُّ إِلهَنُاَ ربٌّ واَحِدٌ«(،  َّ ِيلَ: الر اقتباس مباشر من سفر ]التثنية 4:6[ )»إسْمعَوُا ياَ بنَيِ إِسرْاَئ

�له يتميز بالوحدانية الخالصة، ويرفض  وبالموافقة على تفسير المعلم اليهودي، يؤكد يسوع فهما عن ال�

�له معترفا بها فحسب،  �له كونه الثالوث. لا تعتبر حكمة المعلم اليهودي حول ال� كل مفهوم عن ال�

�له. و�لكن أيضا ذهب يسوع إلى حد الإطراء به قائلا إنه قريب من م�لكوت ال�

إن السبب الذي يجعل اليهود لايؤمنون بإله ثالوثي هو أنه لا يتم تقديمه على هذا النحو في العهد 

�له موصوف في مصطلحات توحيدية خالصة  القديم. وهذا ليس من المستغرب بالنظر إلى أن ال�

براهيم ونوح وموسى، لم يبشروا أبدا  في جميع أنحاء العهد القديم. أنبياء العهد القديم، مثل إ

بثالوث الرب. كان جوهر رسالتهم واضحا مفاده أن هناك إلها واحدا يختلف عن خلقه، وهو 

�له أرسل من الأنبياء ما لا يعد ولايحصى وعلى مدى  وحده يستحق عبادتنا. هل يعقل أن ال�

آلاف السنين برسالة متسقة من التوحيد الخالص، ثم يكشف فجأة أنه هو الثالوث، في رسالة 

يا وتتناقض مع تعاليم أنبيائه السابقين؟ مختلفة جذر

�له في العهد القديم؟ إنهم يزعمون  كيف يفسر الثالوثيون هذا التجاور بين معتقداتهم وتصوير ال�

يعرف هذا بمفهوم »ا�لكشف التدريجي«. �له يكشف ذاته تدريجيا على مراحل، و أن ال�

لم تظهر في آن واحد، بل ظهرت على  ية  للبشر �له عنها  ال� التي كشف  »الأشياء 

�له لم يكشف خطته الكاملة للبشرية  ال� يعني ا�لكشف التدريجي أن  مراحل... و

في سفر التكوين أو – لهذا السبب – في العهد القديم بأكمله، وعلى الرغم من دقة 

إعلان العهد القديم فإنه ما زال غير مكتمل، حيث لا يمكن العثور على اكتمال 

لبعض التعاليم في العهد القديم« ]38[

التصور هنا أن أجزاء الكتاب المقدس التي تمت كتابتها في وقت لاحق تحتوي على كشف 

�له، مقارنة بما سبقها من أقسام. لذا، فإن العهد الجديد يتم استخدامه لفهم  أكمل عن ذات ال�

العهد القديم وتفسيره بشكل أفضل. ويجب رفض مثل هذا التفسير لأن التدرج في مفهوم 



31

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�له مثل خلقه،  �له، الذي هو مختلف عن خلقه، إلى الثالوث حيث يصبح ال� التوحيد الخالص ل�

ليس شيئا تدريجيا على الإطلاق، بل هو تغيير جذري لكل ما سبقه. بالإضافة إلى ذلك، فإن 

هذا الادعاء يخلق مشاكل أكثر مما يحاول حلها. فبسبب ا�لكشف التدريجي، يصبح مفهوم 

�له متعدد  �له قابلا للتطوير. على سبيل المثال، عندما يقول الثالوثيون أن ال� الثالوث عن طبيعة ال�

في شخصه، فكيف يعرفون أنالتعدد يتوقف عند ثلاثة فقط؟ لماذا ليسوا أربعة أو خمسة؟ لقد 

رأينا بالفعل أنه لا توجد آية في الكتاب المقدس تنص على وجود ثلاث شخصيات إلهية فقط. 

في أحسن الأحوال، يمكن للمرء أنْ يقول أن ثلاثة فقط هم الذين قد كشفوا أنفسهم ل�لكنيسة 

حتى الآن. و�لكن كيف نعرف أنه لا يوجد رابع مترصد في الظلال، على استعداد ل�لكشف 

�له، أو ربما الأم في  عن نفسه؟ على سبيل المثال، ألا يمكن أنْ يتضح أن مريم هي أيضا ال�

اللاهوت؟ أو يمكن أنْ يكشف لاحقا أن الروح القدس هو في الحقيقة سبعة أشخاص وليس 

بعْةَِ المْاَثِلةَِ أَماَمَ عرَْشِهِ«(؟ يا يوحنا 4:1 التي تذكر »ومَنَِ الْأَرْواَحِ السَّ واحدا فقط )راجع رؤ

القول  فإن  ولذلك  مفهوما،  أو  اسما  »ثلاثة«  لـ  ذكر صريح  يوجد  لا  فإنه  سبق،  لما  وتأكيدا 

�له أربعة أشخاص أو أكثر في مرحلة ما في المستقبل.  با�لكشف التدريجي لا يمنع أنْ يصبح ال�

�له، لأنهم لن يستطيعوا  وهكذا لا يستطيع الثالوثيون مطلقا ادعاء أن لديهم الفهم الصحيح عن ال�

�له قد كشف عن الصورة الكاملة عن نفسه بالفعل أم لا. التأكد أبدا ما إذا كان ال�

يتناول العهد الجديد حادثة يسوع وشجرة التين في إنجيل مرقس:

»وفَيِ الغْدَِ، بعَدْمَاَ غاَدرَوُا بيَتَْ عنَيْاَ، جاَعَ. وإَِذْ رأََى منِْ بعَيِدٍ شَجرَةََ تيِنٍ موُرقِةًَ، 

َّ الوْرَقََ، لأَنهَُ  َّمرِ. فلَمَاّ وصََلَ إِليَْهاَ لمَْ يَجدِْ فيِهاَ إِلا إِليَْهاَ لعَلَهَُّ يَجدُِ فيِهاَ بعَضَْ الث هَ  توَجََّ

مَ وقَاَلَ لهَاَ: »لاَ يأَْكلُنََّ أَحدٌَ ثمَرَاً منِكِْ بعَدُْ إِلىَ الأَبدَِ!« وسَمَعَِ  َّ ليَسَْ أَواَنُ التيِّنِ. فتَكَلَ

تلَامَيِذهُُ ذلكَِ« ]مرقس 14-12:11[

�له عليم بكل شيء،  �له. فال� مثل هذا الواقعة لا معنى لها في ضوء الادعاء الثالوثي بأن يسوع هو ال�

�له، فإن ذلك سيجعل منه خالقا لأشجار التين، وفي هذه الحالة كيف  وإذا كان يسوع حقا هو ال�

�له شجرة التين لأنها  له أن لا يعرف أن هذا ليس موسم التين؟ بالإضافة إلى ذلك، لماذا يلعن ال�



32

��������������� الأول الفصل: ���������

�له، فعندئذ أليس من الأفضل أنْ يأمر  فعلت ما قد خلقها هو لتفعله؟ إذا كان يسوع هو ال�

الشجرة أنْ تؤتي ثمارها؟ لماذا يتلف هذه الشجرة الطيبة المثالية؟ »فلتأت يا موسم التين، لتثمر 

الشجرة وليتمكن الآخرون من الأكل منها«.

يحاول بعض الثالوثيين الالتفاف على هذه المشكلة بادعاء أن الآيات التي تناولت شجرة التين 

ونقص ثمارها لا تؤخذ حرفيا بل تؤخذ كرمز لأمة إسرائيل وافتقارها إلى الإيمان. والآن، إذا 

كانت شجرة التين تمثل إسرائيل في هذه الواقعة بالذات، فإن هذا يخلق مشكلة. فلنلاحظ أن 

مرقس يوضح أن شجرة التين لم تكن معيبة، و�لكن فقط لم يكن هذا موسمها بعد، ومع ذلك 

يق  �له عن طر قام يسوع بتأنيب شجرة التين التي تقوم بدورها على أكمل وجه في طاعة قانون ال�

�له عاقب أمة إسرائيل بسبب طاعتهم له! يجب  إنتاج التين في مواسم معينة. وقد يعني ذلك أن ال�

رفض مثل هذه التفسيرات لأن مرقس يعطينا بوضوح سبب اقتراب يسوع من شجرة التين 

َّه رأى فرصةً ليخبرنَا  بقوله: »يسوع كان جائعا« ولا يقول: »اقترب يسوعُ من شجرة التين لأن

بعضا من قصصه وأمثاله«.

من منظور علم اللاهوت الثالوثي والطبيعة المزدوجة ليسوع، من المفترض أنْ تكون الطبيعة 

ية المحدودة هي التي ارتكبت هذا الخطأ، والطبيعة الإلهية هي التي كان لديها السلطة  البشر

لتلعن شجرة التين. ومع ذلك، يطرح لنا هذا الموقف بعض الأسئلة الصعبة فيما يتعلق بالتفاعل 

بدلا من  تين  يوجد  لا  أنه  الإلهية  الطبيعة  ت�خبرهْ  لم  فلماذا   - والبشرية  الإلهية  الطبيعتين  بين 

ية  التصرف المبني على الخطأ المرتبط بطبيعته البشرية؟ هل هذه حالة تسيطر فيها الطبيعة البشر

على الطبيعة الإلهية؟ وهل هذا شيء ممكن؟ 

بالإضافة إلى ذلك، تسلط هذه الوقائع الضوء على المفارقات العديدة في الثالوث: على سبيل 

يا ومع ذلك يعاني من نقاط ضعف مثل الجوع؟ هذه  �له قو المثال، كيف يمكن أنْ يكون ال�

الصفات يناقض بعضها بعضا. فهي تماما مثل أن يطلب منك رسم دائرة مربعة، وهي مهمة 

مستحيلة لأن كليهما لديه خصائص متناقضة: لا يمكن أن يكون لدى الشكل أربع زوايا مثل 

المربع، وبلا زوايا مثل الدائرة في الوقت ذاته. ومع ذلك هذه المفارقات هي ما يجب أن يؤمن 



33

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يا وعليما – بل أيضا إنسانا تقيده بعض  بها الثالوثيون حتى يصبح يسوع ليس فقط إلها – قو

الأشياء مثل الجوع ومحدودية المعرفة.

من هذا الحادث نلاحظ أنه عندما يتعلق الأمر بمعرفة يسوع، تبدو الطبيعة الإلهية إما ناقصة 

أو غائبة تماما. فكيف يمكن حينئذ الادعاء بأن يسوع هو الإله الكامل؟ فمن خلال ما رأيناه، 

�له، مثل امتلاك المعرفة  يبدو أن يسوع إنسان وليس إلها، لأنه يفتقر إلى الصفات الأساسية ل�

الكاملة. 

واقعة شجرة التين ليست حالة منفصلة بأي حال من الأحوال. يقول يسوع بوضوح في مكان 

آخر أن الإبن والروح القدس لا يعلمان الساعة، أي وقت يوم القيامة، و�لكن الآب فقط هو 

ماَءِ  َئكِةَُ الذَيِنَ فيِ السَّ اعةَُ فلَاَ يعَرْفِهُمُاَ أَحدٌَ، لاَ المْلَا الذي يعرفها: »وأََماَ ذلَكَِ اليْوَمُْ وتَلِكَْ السَّ

َّ الآبُ« ]مرقس 32:13[؛ من هنا نستطيع أنْ نرى أن أوجه القصور الإلهية  ولَاَ الإبن، إِلا

إلى  أيضا  القدس  الروح  يفتقر  بل  يسوع فقط؛  على  لاتقتصر  الكاملة  المعرفة  إلى  تفتقر  التي 

�له. فكيف يمكن أنْ يقال أن الآب والإبن والروح القدس  المعرفة الكاملة التي هي خاصة ال�

متساوون كما يعلم مذهب الثالوث؟ إذا كان الآب يمتلك المعرفة التي يفتقر إليها الإبن والروح 

�له الأعظم من يسوع والروح القدس، في مجال واحد على  القدس، فإن الآب هو شخص ال�

الأقل: المعرفة.

�له ويسوع تتناقض مع علم اللاهوت  في الختام، نلاحظ أن العهد الجديد يرسم صورة عن ال�

الثالوثي.

التوفيق بين الثالوث والعقل

�له كاملا في علمه، فمن المنطقي أنْ يكون وحيه الحقيقي مثاليا أيضا. عندما نتجاوز الفهم  لما كان ال�

الأساسي لعقيدة الثالوث ونتعمق تحت السطح حتى ولو قليلا، سنجد أنها مليئة بالتناقضات 

�له أبدي وثابت غير متغير:  وعدم التوافق. على سبيل المثال، يقول الكتاب المقدس أن ال�

�لهُ منُذُْ الأَزلَِ« ]مزامير 93:2[ كَ ال� َّ »عرَْشُكَ ثاَبتٌِ منُذُْ القْدَيِمِ، لأَن



34

��������������� الأول الفصل: ���������

ماَ تنَزْلُِ منِْ فوَقُْ، منِْ عنِدِْ أَبيِ الأَنوْاَرِ الذَّيِ  َّ ةٍ صَالِحةٍَ وهَبِةٍَ كاَملِةٍَ إِن َّ »إِنَّ كلَُّ عطَيِ

هُ لاَ يدَوُرُ« ]يعقوب 17:1[ َّ ليَسَْ فيِهِ تَحوَلٌُّ، ولَاَ ظلٌِّ لأَن

�له أن يتغير، لأنه لا  �له ثابت لا يتغير؛ في الواقع، لا يمكن ل� يؤيد الكتاب المقدس مفهوم أن ال�

�له أصبح جسدا من لحم ودم عند التجسد يطرح  يحده زمان مطلقا. �لكن الزعم الثالوثي أن ال�

مشكلة. فإذا اتخذ الإبن طبيعة مزدوجة، أي طبيعة بشرية محدودة إلى جانب طبيعته الإلهية، 

�له، فإن المعنى الضمني هو أنه عندما يصبح إنسانا، تتغير  بينما في نفس الوقت لا يزال هو ال�

�له أبدي ولا يتغير. �له. وبذلك تتناقض عقيدة التجسد مع أقوال الكتاب المقدس بأن ال� طبيعة ال�

�له عند التجسد،  يحاول الثالوثيون الالتفاف على هذه المسألة بحجة أنه لم يتغير شيء بشأن ال�

ية إلى طبيعته الإلهية. وحجتهم أنه بما أن الطبيعتين لم تمتزجا، فإن  بل فقط أضيفت طبيعة بشر

�له على حاله. هل  الطبيعة الإلهية لم تتغير على الإطلاق في هذا »الانضمام«، ولذلك يبقى ال�

�له طبيعة جديدة لنفسه، فإن هذا هو  يمكن اعتبار ذلك منطقا صحيحا؟ حسنا، إذا »أضاف« ال�

�له فيما بعد إنسانا  �له دائما رجلا؟ هو لم يكن كذلك. هل أصبح ال� التغيير في الحالة. هل كان ال�

كاملا؟ الجواب هو نعم بحسب اللاهوت الثالوثي. فإضافة أي شيء إلى نفسه هو تغيير واضح. 

والادعاء بخلاف ذلك ليس أكثر من تلاعب فلسفي بالكلمات.

يو افتراضي منح  لتوضيح سبب ذلك، دعْنا نأخذ مثالا لإنسان يدعى يوحنا. ولنفكر في سينار

يو يعكس التجسد؛  �له فيه يوحنا طبيعة ثانية – طبيعة إلهية. يمكنك أنْ ترى أن هذا السينار ال�

�له الإبن أخذ  حيث أخذ يوحنا طبيعة إلهية إضافية، وهذا مناظر لما يعتقده الثالوثيون بأن ال�

تتغير  لم  ثابتة  البشرية،  الطبيعة  الأولى،  يوحنا  إذا ظلت طبيعة  إضافية. حتى  إنسانية  طبيعة 

ومنفصلة عن ألوهيته، فهل يمكن اعتبار أن يوحنا لم يطرأ عليه أي تغيير على الإطلاق؟ هل 

يجادل أي شخص عاقل بما يلي: »حسنا، لم تتغير طبيعة يوحنا حقا، بل فقط استكُملت طبيعته 

ية الحقيقية والمحدودة بطبيعة إضافية ليس لها حدود« من الواضح أن ادعاء أي شخص  البشر

أنْ يوحنا الذي تحول من مجرد إنسان فانٍ إلى رب لهذا ا�لكون لم يمر بأي تغيرات هو شيء 

غير منطقي على الإطلاق.



35

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يو نفسه تماما. فأثناء تحول يوحنا إلى شخص إله تغير من حالة )عدم  تمثل عقيدة الثالوث السينار

�له  يعكس ذلك عملية التجسيد التي يقال فيها أن ال� �له(، و �له( إلى حالة أخرى )كونه ال� كونه ال�

أصبح أثناءها لحما ودما، مما يقتضي أيضا التحول من حالة )عدم كونه إنسانا( إلى حالة أخرى 

يا،  يوحنا متماثلة، فقد أصبح كلاهما إلها بشر )كونه إنسانا(، فالنتيجة النهائية لكل من يسوع و

مع وجود خلاف واحد وهو اتجاه التغيير )حيث تحول الإله إلى إله بشري وتحول الإنسان إلى 

يا للإبن، وحيث أن الثالوثيين  بشر إلهي(. يجب أنْ نستنتج أن عملية التجسد شملت تغيرا جوهر

�له قد تغير، ويتعارض ذلك  �له، تصبح النتيجة المترتبة على ذلك أن ال� عواْ أن الإبن هو ال� قد ادَّ

�له أبدي ولا يتغير. مباشرة مع نصوص الكتاب المقدس التي تذكر أن ال�

�له كامل  �له بعين الاعتبار. فال� ال� تظهر مسائل أكثر مع عقيدة التجسد عندما ننظر إلى كمال 

في كل حال من أحواله؛ كل من المسلمين والمسيحيين يعتقدون أن هذا صحيح. فلنتذكر أن 

َّ تم  �له في الخليقة كإنسان في هيئة يسوع. ومن ثم الثالوثيين يعتقدون أنه في التجسد، دخل ال�

دمج البشري بشكل دائم في اللاهوت؛ الإبن سوف يحوز إلى الأبد طبيعتين: إلهية وإنسانية 

جميع  أن  حيث  التجسد،  قبل  اللاهوت  طبيعة  مع  هذا  ويتعارض  الأبد.  إلى  متلازمتين 

أشخاص الثالوث هم إلهيون خالصون بشكل بحت في الماضي الأبدي. هذا يثير بعض الأسئلة 

�له كاملا  ال� قمة ا�لكمال، فلا حاجة له أنْ يصبح أي شيء. إذا كان  �له هو  ال� المزعجة. فبم أن 

ويحتاج إضافة شيء ما إلى طبيعته، فعندئذ أليس يعني هذا أنه كان يفتقر إلى شيء ما من قبل؟ 

أي الحالتين تعتبر أكثر »إلهية«، هل هي حالة ما قبل التجسد، أم ما بعد التجسد؟ يمكنك أنْ 

ترى أن عقيدة التجسد تضع الثالوثيين في ورطة ا�لكفر. 

لقد رأينا أن مثل هذه التناقضات والتعارضات تتفشى خلال تعاليم الثالوث. فهل يمكن حقا 

�له، وهو يتصف با�لكمال في علمه؟ أنْ يكون علم اللاهوت هذا وحيا حقيقيا من ال�

تأثير الوثنية على الثالوث

رأينا أن الثالوث ليس موجودا في الكتاب المقدس لفظا ومفهوما، وأن هذا الادعاء بوجود 



36

��������������� الأول الفصل: ���������

إله ثالوثي لا يتعارض فقط مع تعاليم يسوع في العهد الجديد، بل هو أيضا متناقض ومتعارض 

�له الكامل. من أين جاء الثالوث إذن؟  بطبيعته، وبالتالي فمن غير المرجح أنْ يكون وصفا عن ال�

من أجل الإجابة عن هذا السؤال، يجب أنْ نفهم العالم الذي نشأت فيه المسيحية وتطورت. 

يين ]تلاميذ المسيح[ – أول من آمن بيسوع – كانوا يهودا، ففي الحقيقة بدأت  إن الحوار

المسيحية باعتبارها حركة في داخل الديانة اليهودية، وشأنهم شأن اليهود منذ عهد سيدنا موسى، 

في  وتعبدوا  ختانهم  وتم  اليهودي،  السبت  على  البداية  في  بيسوع  آمنوا  الذين  هؤلاء  حافظ 

هْرِ« ]أعمال  الثِةَِ بعَدَْ الظُّ َّ اعةَِ الث ا إِلىَ الهْيَكْلَِ لصَِلاةَِ السَّ َّ يوُحَن الهيكل: »وذَاَتَ يوَمٍْ ذهبََ بطُْرسُُ وَ

يمانهم بأن يسوع  الرسل 1:3[، والفرق الوحيد بين أول من اتبعوا يسوع واليهود الآخرين هو إ

�له ليحرر اليهود. واليوم يتفق كثير من الباحثين المسيحيين أن كتاب  هو المسيح الذي اختاره ال�

العهد الجديد – مثل متى – كانوا يهودا يؤمنون بيسوع. وتأثير اليهودية في العهد الجديد مهم 

للغاية، حيث أنه يساعدنا في فهم رسالته بشكل صحيح، فالعهد الجديد مليء بمصطلحات مثل 

�له الإبن، و�لكن  �له«، وهذه اللغة يفسرها الثالوثيون بمعناها الحرفي لتعني أن يسوع هو ال� بن ال� »إ

َّاب اليهود هذه اللغة في العهد الجديد، ماذا كانت نيتهم؟  هل هذا صحيح؟ عندما استخدم الكتُ

ما الذي كانت تعنيه هذه المصطلحات في زمن يسوع؟

 عندما نرجع إلى العهد القديم نجد أن هذه اللغة تتخلل صفحاته، فعلى سبيل المثال، يطلق 

أَباَكمُْ  عبُ الأَحْمقَُ الغْبَيِ؟ُ أَليَسَْ هوَُ  هاَ الشَّ بُّ أَيُّ َّ الر �له »الأب«: »أَبهِذَاَ تكُاَفئِوُنَ  موسى على ال�

]التثنية 6:32[ نكَمُْ؟«  َّ وكََو عمَِ�لكَمُْ  الذَّيِ  وخَاَلقِكَمُُ 

، فاَندْسََّ  بِّ َّ �لهِ أَماَمَ الر �لهِ«: »وحَدَثََ ذاَتَ يوَمٍْ أَنْ مثَلََ بنَوُ ال� ويشُار إلى الملائكة بإسم »أبناءُ ال�

يطْاَنُ فيِ وسََطهِمِْ« ]أيوب 6:1[ الشَّ

ِموُسىَ: »أَناَ  بُّ ل َّ ويذهب العهد القديم إلى مدى أبعد من ذلك حيث يعتبر موسى إلها: »فقَاَلَ الر

جَعلَتْكَُ كإِلهٍَ لفِرِعْوَنَْ، وهَرَوُنُ أَخُوكَ يكَوُنُ كَنبَيٍِّ لكََ« ]الخروج 1:7[

العْلَيِِّ« ]المزامير  بنَوُ  آلهِةٌَ، وجَمَيِعكَمُْ  َّكمُْ  ُلتُْ: »إِن ق يطلق على بني إسرائيل أيضا »آلهة«: »أَناَ  و

خدمة  هدفها  وكان  شائعة،  الممجدة كانت  اللغة  هذه  أن  هو  استنتاجه  يمكن  ما  6:82[؛ 



37

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ية؛ فهي ليست إشارة حرفية على الألوهية. وحتى مع نهاية القرن الأول عندما  أغراض مجاز

اللغة  هذه  يستخدمون  اليهود  يسوع، ظل  رواياتهم عن حياة  بسرد  الجديد  العهد  َّاب  كتُ بدأ 

يا. وفي محادثة دارت بين يسوع وبعض معلمي القانون اليهود، يقولون ليسوع: »...لنَاَ أَبٌ  مجاز

ية يسوع:  �لهِ« عندما يسرد ذر بنَ ال� يطُلق إنجيل لوقا على آدم »إ �لهُ« ]يوحنا 41:8[؛ و واَحِدٌ هوَُ ال�

�لهِ« ]لوقا 38:3[ بن ال� »بنِْ أَنوُشَ بنِْ شِيثِ، بنِْ آدمََ إ

همُْ  فإَِنَّ السَّلامَِ،  لصَِانعِيِ  »طُوبىَ  �لهِ:  ال� ابن  هو  السلامَ  يصنع  من  أن كل  أيضًا  يسوع  يقول  و

�لهِ« ]متى 9:5[، فلو كان كتاب العهد الجديد قد فهموا هذه اللغة على أنها  سَيدُْعوَنَْ أبناء ال�

إلا  أنها لا ترمز  الواضح  يتعلق بيسوع. من  يا فيما  لكانوا استخدموها حصر للألوهية،  ادعاء 

�له، ولاشيء أكثر من ذلك. ال� أمام  لشخص صالح 

داخل  صغيرة  حركة  كونها  عن  المسيحية  توقفت  عندما  التاريخ  في  التحول  نقطة  جاءت 

الديانة اليهودية، وبدأت أعداد كبيرة من الوثنيين )غير اليهود( اعتناق هذه الديانة. ولفهم 

فكر الناس الذين تلقوا رسالة العهد الجديد، علينا أن نبحث في العالم الوثني الخاص بالوثنيين. 

الأكبر، حيث احتلت  الإسكندر  الوثنيون في عالم هلينيستي )يوناني( منذ عهد  فقد عاش 

في  العالم  في  العظمى  القوة  هي  الرومانية  ية  الامبراطور وكانت  أراضيهم  الرومانية  الجيوش 

ية الرومانية نفسها كثيرا بالدين والفلسفة والثقافة الهلينيستية.  ذلك الح�ين، وتأثرت الامبراطور

يوس وهرمس وأفروديت، وكذلك الآلهة والآلهات  سيطرت الآلهة والآلهات اليونانية، مثل ز

وأعياد  وكهنوت  معابد  هناك  وكانت  المشهد.  على  وديانا،  وفينوس  جوبيتر  مثل  الرومانية، 

مخصصة للآلهة الراعية لمدينة أو منطقة ما، وتماثيل الآلهة كانت حاضرة في ساحات المدن، 

آلهة. باعتبارهم  باستمرار  الناس  أنفسهم عبدهم  وحتى الحكام 

وكان من الطبيعي أن يفهم الوثنيون ذوو الخلفية المتعلقة بتعدد الآلهة وعظ المسيحية بشأن 

�له« في ضوء الإله اليوناني أو الروماني الذي أنجبه إله آخر. نرى هذا الفكر ظاهرا في  بن ال� »إ

العهد الجديد؛ ففي سفر أعمال الرسل هناك واقعة ظن فيها جموع الوثنيين أن بولس إلها يونانيا 

لأنه عالج رجلا قعيدا:



38

��������������� الأول الفصل: ���������

خذََ الآلهِةَُ صُورةََ  ةِ: إتَّ َّ ِي َاضرِوُنَ ماَ قاَمَ بهِِ بوُلسُُ هتَفَوُا باِللغُّةَِ الليِّكأَُون ا رأََى الْح َّ »فلَمَ

بشَرٍَ ونَزَلَوُا بيَنْنَاَ!

َّ دعَوَاْ برَنْاَباَ زفَسَْ وَبوُلسَُ هرَمْسََ، لأَنهَُ كاَنَ يدُيِرُ الْحدَيِثَ وكَاَنَ عنِدَْ مدَْخلَِ  ثمُ

َاءَ كاَهنِهُُ علَىَ رأَْسِ جمَعٍْ منَِ المْدَيِنةَِ، وهَمُْ يحَمْلِوُنَ  للِإلهَِ زفَسَْ، فجَ معَبْدٌَ  المْدَيِنةَِ 

الرسل  ]أعمال  وَبرَنْاَباَ«  لبِوُلسَُ  ذبَيِحةًَ  ليِقُدَِّموُهاَ  الثيِّراَنَ  وَيَجرُوُنَ  الزهّوُرِ  أَكاَليِلَ 

]13-11:14

من الجدير بالذكر أن بولس وبرنابا لم ينتهزا هذه الفرصة لشرح أنهما ليسا آلهة في هيئة بشر، بل 

يسوع هو فقط من تمثل في ذلك، وهذا التوضيح هو ما قد تتوقعه إذا كانت معتقدات الثالوثية 

بشأن يسوع صحيحة. وبدلا من ذلك، تجادلوا بشأن هذه المعتقدات والممارسات الوثنية:

يصَرْخُاَنِ:  وهَمُاَ  المْجُْتمَعِيِنَ  إِلىَ  ِياَبهَمُاَ، وأََسرْعَاَ  ث قاَ  مزََّ بذِلَكَِ  سُولانَِ  َّ الر ا سمَعَِ  َّ »فلم

بأَِنْ  نبُشَرِّكُمُْ  مثِْ�لكُمُْ،  ضُعفَاَءُ  بشَرٌَ   َّ إِلا نَحنُْ  ماَ  اسُ؟  َّ الن هاَ  أَيُّ هذَاَ  تفَْعلَوُنَ  ِماَذاَ  »ل

ماَءِ واَلأَرْضِ واَلبْحَْرِ،  الْحيَِّ صَانعِِ السَّ �لهِ  إِلىَ ال� البْاَطلِةَِ  الأَشْياَءِ  ترَجِْعوُا عنَْ هذهِِ 

الرسل 15-14:14[ ]أعمال  فيِهاَ«  ماَ  وكَلُِّ 

إتخاذ  على  معتادين  وبرنابا كانوا  بولس  التي وعظها  اليونانية-الرومانية  الشعوب  أن  هنا  نرى 

يمانه  البشر بصفتهم آلهة. وعلى الرغم من احتجاج بولس على إتخاذه إلها، استمر الشعب في إ

باَئِحِ لهَمُاَ« ]أعمال الرسل  ُموُعِ بعِدَمَِ  تقَْديِمِ الذَّ َا بعَدَْ جَهْدٍ منِْ إِقنْاَعِ الْج ن بالآلهة: »بهِذَاَ الكْلَامَِ تمَكََّ

18:14[، ونرى من هذا المثال – وفقا للتاريخ المسيحي – أنه إضفاء الألوهية على بشر آخرين 

كانت من الممارسات المعتادة للناس، وعلى الرغم من إنكار بولس كونه إلها، استمر الشعب 

في عبادته وتقديم الأضاحي إليه. بذلك يمكننا استنتاج أنه حتى لو رفض يسوع نفسه أنْ يصبح 

إلها في هذا الوقت، لكانت عقلية الناس المشوشة ستجعلهم يعثرون على طرق لتأليهه. وهذه 

ليست واقعة منفصلة، حيث نقرأ في مواضع أخرى أن الوثنيين قد آمنوا بأن بولس إلها لأنه 

نجا من لدغة ثعبان سام:

ِيرةَُ ماَلطِةََ. وإَسْتقَْبلَنَاَ أَهلْهُاَ  »وعَرَفَنْاَ بعَدْمَاَ نَجوَنْاَ أَنّ الشاَطئَِ الذَيِ وصََلنْاَهُ هوَُ جزَ



39

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

بَاَءُ بعِطَْفٍ كَبيِرٍ قلَّ نظَيِرهُُ. فإَِذْ كاَنَ المْطَرَُ ينَْهمَرُِ واَلْجوَُّ باَردِاً، أَوْقدَوُا لنَاَ ناَراً،  الغْرُ

أَفعْىَ، دفَعَتَْهاَ  ارِ، فخَرَجََتْ  َّ الن فيِ  الْحطَبَِ وأََلقْاَهُ  بعَضَْ  بوُلسُُ  ِناَ. وجَمَعََ  ب ورَحَّبوُا 

ِيدَهِِ، فقَاَلَ بعَضْهُمُْ لبِعَضٍْ:  ِيدَهِِ. ورَأََى أَهلُْ ماَلطِةََ الأَفعْىَ عاَلقِةًَ ب ّلقتَْ ب الْحرَاَرةَُ، وتَعَ

َبدَُ أَنّ هذَاَ الرجَلَُ قاَتلٌِ، فإَِنَّ العْدَْلَ لمَْ يدَعَهُْ يَحيْاَ بعَدْمَاَ نَجاَ منَِ البْحَْرِ«  وَ�لكَِنّ  لا

هُ أَذىً. واَنتْظَرَوُا أَنْ يتَوَرَمَّ جِسْمهُُ أَوْ  بوُلسَُ نفَضََ الأَفعْىَ فيِ الناَرِ دوُنَ أَنْ يمَسََّ

يقَعََ ميَتْاً فجَأَْةً. وطََالَ انتْظِاَرهُمُْ، دوُنَ أَنْ يصُِيبهَُ ضرَرٌَ، فغَيَرّوُا رأَْيهَمُْ فيِهِ وقَاَلوُا: 

هُ إِلهٌ!« ]أعمال الرسل 6-1:28[ َّ إِن

�له«  بن ال� عند وضع هذه الخلفية في أذهاننا، فمن السهل ملاحظة أن العبارات اليهودية مثل »إ

اتخذت معنى جديدا عند نقلها من سياق التوحيد اليهودي الخاص بهم إلى الفكر الوثني اليوناني 

الروماني. ولم ينشأ مذهب الثالوث من الفراغ، ولا من نصوص الكتاب المقدس، إنما نشأ 

نتيجة تأثير بعض المعتقدات والمواقف التي انتشرت في ا�لكنيسة وحولها بعد القرن الأول. 

يوناني، وبالتالي كان على ا�لكنيسة القديمة التوفيق بين  ولقد نشأت ا�لكنيسة في عالم يهودي و

المفاهيم التي اكتسبتها من اليهودية وتلك التي استوحتها من الأساطير الوثنية. وعلى حد تعبير 

المؤرخ والأسقف الإنجيلي جون واند، »كان على اليهود والرومان الالتقاء عند المسيح« ]39[

ومما يثير الاهتمام، ملاحظة أن الديانات اليونانية-الرومانية امتلأت بقصص وحكايات عن 

�له قد تجسد في صورة بشر  يين. فالاعتقاد بأن ال� الآلهة التي تتناسل مع البشر وتنجب آلهة بشر

يوس، وهو كبير الآلهة في  �له كان شائعا ومشهورا. فعلى سبيل المثال، فإن ز أو بوجود أبناء ال�

مجموعة الآلهة اليونانية، زار امرأة إنسية اسمها داناي في هيئة مطر ذهبي وأنجبا بيرسيوس، وهو 

يوس قد جاء إلى امرأة من الإنس اسمها ألكمينا  »إله بشري«، وفي حكاية أخرى، يقال أن ز

وتنكر في زي زوجها، وأنجبت ألكمينا هرقل، وهو »إله بشري« آخر. وتحمل هذه القصص 

�له الذي يولد كإنسان. في الحقيقة، قال جاستن  أوجه تشابه كبيرة مع المعتقدات الثالوثية عن ال�

مارتر، وهو من أوائل المدافعين عن المسيحية، والذي يعتبر قديسا في ا�لكنيسة الكاثوليكية، ما 

�له: يلي ردا على الانتقادات الوثنية التي استعارتها المسيحية من معتقداتهم فيما يتعلق بأبناء ال�



40

��������������� الأول الفصل: ���������

�له الأول، أنجب دون  »عندما نقول أن الكلمة، الذي هو معلمنا، يسوع مولود ال�

اتحاد جنسي، وصلب ومات، ثم بعث من جديد وارتقى إلى السماء، لا نطرح 

الذين  بهؤلاء  يتعلق  فيما  به  ]لوثنيون[  أنتم  تؤمنون  عما  مختلفا  أو  جديدا  شيئا 

]40[ جوبيتر«  أبناء  تعتبرونهم 

وفقا لأسطورة رومانية قديمة، كان جوبيتر ملك جميع الآلهة. وهنا ي�خبر جاستن مارتر الوثنيين 

�له لا يختلف مطلقا عما يؤمنون  بن ال� الرومان أن ما يؤمن به المسيحيون فيما يتعلق بكون يسوع إ

هم به فيما يتعلق بأبناء الإله جوبيتر. إن مفهوم آباء ا�لكنيسة عن الثالوث كان مزيجا من 

يوس أسقف  التوحيد اليهودي وتعدد الآلهة الوثني، ويمكن ملاحظة ذلك في شهادة جريجور

نيصص، وهو أسقف مبجل من القرن الرابع باعتباره قديسا في الكنائس الرومانية الكاثوليكية 

والأرثوذكسية الشرقية، وهو أيضا أحد أعظم الشخصيات في تاريخ الصياغة الفلسفية لمذهب 

الثالوث، وكتب التالي:

»فالحقيقة تمضي في الوسط بين هذين المفهومين، مدمرة كل هرطقة، ومع ذلك 

تتقبل كل ما هو مفيد لها من كل منهما. فالعقيدة اليهودية يدمرها قبول كلمة 

المدرسة  عند  الآلهة  تعدد  خطأ  يتلاشى  بينما  القدس،  بالروح  والإيمان  الرب 

بالتعددية« ]41[ المتعلق  التخيل  التي تبطل هذا  الطبيعة  اليونانية بسبب وحدة 

�له ليس مثل مفهوم  يوس أسقف نيصص بأن مفهوم المسيحية عن ال� وهكذا يجادل جريجور

تعدد الآلهة الخالص عند اليونان، ولا مثل مفهوم التوحيد الخالص عند اليهود، بل هو مزيج 

من كليهما.

ية الذين أنقذوا الجنس البشري فإنه لم يقتصر بأي حال من الأحوال  وحتى مفهوم الآلهة البشر

على يسوع فقط، فمنذ زمن بعيد قبل ميلاد يسوع، لم يكن من الغريب التحدث عن الرجال 

فقد عوملوا  على ذلك،  بل علاوة  إلهية،  باعتبارهم مخلوقات  السياسيين  يين والحكام  العسكر

على هذا الأساس: فمنُحوا معابد بها كهنة يقدمون الأضاحي على شرفهم. في أثينا، على سبيل 

يوس فاتح المدن، 337-283 قبل  يوس بوليوركيتس )ديميتر المثال، اعتبر كتاب الترانيم ديميتر



41

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الميلاد( شخصا إلهيا مقدسا لأنه حررهم من الأعداء المقدونيين:

»كيف تواجد أعظم وأعز الآلهة في مدينتنا! حيث جمعت الظروف بين ديميتر 

يوس، وجاءت هي لتحتفل بالأسرار المهيبة �لكور، بينما هو موجود هنا  وديمتر

�له، عادل وضاحك. ظهوره مهَيب وحوله أصدقاؤه  ومليء  بالسعادة، كما يليق بال�

ابن أكثر  فلنحيي جميعا  الشمس.  النجوم وهو  المنتصف، كأنهم  في  يقف هو  و

الآلهة قوة، بوسيدون وأفروديت! لأن الآلهة الآخرين إما بعيدون للغاية، أو ليس 

لديهم آذان، أو ليسوا موجودين على الإطلاق، أو لم يلاحظونا  من الأساس، 

و�لكن أنت الذي نراه أمامنا هنا لست مصنوعا من الخشب أو الحجارة، بل أنت 

 »... القوة  تملك  لأنك  يا عزيزي،  أولا  السلام  اصنع  لك:  نصلي  لذا  حقيقي، 

]42[

يوس ترحيبا يليق بإله، حيث أشعلوا البخور على المذابح وقدموا القرابين  رحب الأثينيون بدميتر

يوس بأشياء أخرى  لم�لكهم الجديد الذي تم تأليهه. ويجب الإشارة أنه بمرور الوقت، قام ديميتر

لم يوافق عليها الأثينيون، ونتيجة لذلك تخلوا عن حبهم له. يبدو أنه قبل ظهور يسوع، كان 

من الممكن أن يجرد البشر من الألوهية بنفس السهولة التي منحت بها. ربما أفضل الأمثلة 

ية الرومانية بدءا من  يين هي الألقاب الإلهية الممنوحة لحكام الامبراطور المعروفة للآلهة البشر

يوليوس قيصر. فلدينا نقش مكتوب له في عام 49 قبل الميلاد اكتشُف في مدينة إفسوس، 

يقول هذا النقش عنه ]43[: و

»سليل آريس وأفروديت

�له الذي أصبح جليا  ال�

والمنقذ ا�لكوني للجنس البشري«

�له المتجلي في شكل إنسان وبأنه منقذ البشرية. هل يبدو ذلك  لذا، وصف يوليوس قيصر بال�

مألوفا؟ حسنا، قبل يوليوس قيصر لم يمنح أي من حكام مدينة روما نفسها مرتبة شرف الآلهة 

المقدسة، و�لكن حظىَِ يوليوس قيصر بذلك، فقبل موته وافق مجلس الشيوخ على بناء معبد 



42

��������������� الأول الفصل: ���������

وتمثال له. بعد وفاته بفترة قصيرة، روج ابنه بالتبني ووريثه، أوكتافيان، لفكرة أنه أثناء موته رفع 

قيصر إلى الجنة، وأصبح إلها ليعيش مع الآلهة. وكان هناك سبب وجيه وراء رغبة أوكتافيان 

في الإعلان عن أن أبيه بالتبني أصبح إلها. فإذا أصبح أبوه إلها، ماذا سيصبح هو؟ وأعطى تأليه 

قيصر سابقة لما حدث بعد مع الأباطرة بدءا بأولهم – أوكتافيان نفسه – الذي أصبح »قيصر 

أغسطس« في عام 29 قبل الميلاد. وهناك لوح كتابي منقوش عن حياة أغسطس عثر عليه 

يطلق فيه على أغسطس مايلي: ]44[: في مدينة هاليكارناسوس )تركيا الحديثة(. و

يوس الأصلي ومنقذ الجنس البشري« »...ز

الإلهي  أبيه  بفضل  �له«  ال� بن  »إ هو  أيضا  فأوكتافيان  ية.  للبشر إلهي  لمنقذ  آخر  مثال  أيضا  هذا 

»ابن  )أي  فيليوس«  »ديفي  باسم  ذلك  بعد  أوكتافيان  الحقيقة، عرف  وفي  قيصر.  يوليوس 

الإله«(. هذه بالطبع هي الألقاب التي يستخدمها المسيحيون اليوم لوصف يسوع. وعلينا أن 

ندرك أن ا�لكنيسة القديمة لم تستخدم هذه الألقاب دون سبب، لأن هذه الألقاب استخدمها 

أشخاص آخرون قبل استخدامها لوصف يسوع. وبالنسبة للمسيحيين الأوائل، لم تكن الفكرة هي 

أن يسوع الشخص هو الوحيد الذي أطلق عليه هذه الألقاب؛ فهذا مفهوم خاطئ. إن مفهوم 

ية لم يكن سوى نموذج تم تطبيقه على أشخاص ذوي قوة وسلطة  وجود إنسان إلهي منقذ للبشر

عظمى. وقد رأينا أن تاريخ الوثنية مليء بهذه الأمثلة، وكان يسوع ]بالنسبة لهم[ مجرد منقذ 

يلة من المنقذين الإلهيين الذين سبقوه. إلهي آخر، في قائمة طو

وضع الثالوث اليوم

النقاش  قرون من  مرور  وبعد  المجامع،  العديد من  بعد  اليوم؟ حتى  الثالوث  موقف  هو  ما 

مسألة  وتتعلق  المذهب.  حول  أنفسهم  الثالوثيين  بين  كبير  خلاف  هناك  مازال  والجدال، 

الخلاف ا�لكبرى بالروح القدس. وكما رأينا، فإن المساواة بين الروح القدس والآب والإبن 

قد تأسست في مجمع القسطنطينية عام 381م. وبينما انتهى مجمع القسطنطينية إلى أن الروح 

القدس انبثق من الآب، فإنه لم يذكر شيئا متعلقا بانبثاق الروح القدس من الإبن. هنا هو آخر 



43

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

جزء من عقيدة مجمع القسطنطينية:

»أؤمن بالروح القدس، الرب، المعطي

للحياة، الذي انبثق من الآب،

المعبود والممجد مع الآب والإبن«

لاحظ أن السطر الثاني معني بالآب فقط، وهذا الجزء من العقيدة ترجم مؤخرا إلى اللاتينية 

مع إضافة »والإبن«:

»أؤمن بالروح القدس، الرب، المعطي 

للحياة، الذي انبثق من الآب والإبن،

المعبود والممجد مع الآب والإبن«

تعرف هذه الإضافة للعقيدة باسم جدلية الانبثاق Filioque ]فيليوقو[ )الكلمة اللاتينية لشبه 

الجملة »والإبن«(، وهي العبارة التي كانت موضع جدل كبير بين الكنائس الشرقية والغربية. 

إن إدراج هذه الإضافة من عدمه وبيان كيف ترُجمت وفهمت بدقة يؤثر على كيفية فهم 

المرء للمذهب المسيحي الأساسي للثالوث.

تؤمن الكنائس الشرقية أن الروح القدس انبثق من الآب فقط، بينما تؤمن الكنائس الغربية أن 

الروح القدس انبثق من كل من الآب والإبن، وهنا رسم بياني يوضح الفرق:

من  ينبثق الروح القدس

(قيوفيليو)الآب والإبن 

Filioque جدلية الإنبثاق 

اللكنيسة الغربية اللكنيسة الشرقية

  الآب

  القدس الروح  الإبن

  الآب

  القدس الروح  الإبن

من  ينبثق الروح القدس

الآب



44

��������������� الأول الفصل: ���������

يرفض الأرثوذوكس الشرقيون والكنائس الأرثوذوكسية الشرقية الفيليوقو لأنها تجعل الروح 

القدس تابعا أو جزءا أقل أهمية في الثالوث، وبالتالي، فإنها من وجهة نظرهم تتجاهل المساواة 

تاريخ  انقسام في  المسؤولة عن حدوث أكبر  القضية هي  الثالوث. وهذه  أقانيم  بين  المشتركة 

ا�لكنيسة، حيث قسُِّمت المسيحية إلى الكاثوليكية الغربية والأرثوذكسية الشرقية. وما تزال 

الاختلافات حول هذا المعتقد هي نقطة الخلاف حتى يومنا هذا ]45[.

المتعلقة  المسائل  العقائدية التي طال أمدها ليست إلا جانبا واحدا من  مثل هذه الخلافات 

بالثالوث اليوم. فحتى بعد مرور قرون من التطور والتوليف للوصول إلى نص مثالي، ما يزال 

الثالوثيون يمرون بمرحلة حرجة من الهرطقة. ولتوضيح هذه النقطة، دعونا ننظر في مسألة من 

الذي عانى ومات على الصليب: هل كان إلها أم إنسانا؟ 

�له هو الذي مات، فإن هذا يتناقض مع الكتاب المقدس الذي  إذا ادعى أحد الثالوثيين أن ال�

أَناَ إِلىَ الأَبدَِ«  قاَئلِاً: حيٌَّ  ماَءِ  السَّ �له خالد ولا يمكن أن يموت: »أَبسْطُُ يدَيِ نَحوَْ  يعلمنا أن ال�

]التثنية 40:32[. هذا هو السبب في أن العديد من الثالوثيين يؤمنون بأن الجانب البشري 

فقط من يسوع هو الذي عانى ومات، حيث أن الصَلب ليس له معنى إلا بالرجوع إلى طبيعته 

البشرية؛ فلا يمكنك صلب الطبيعة الإلهية. غير أنه بذلك يفصل الثالوثيون الطبيعة الإلهية عن 

الطبيعة الإنسانية في الصَلب. المشكلة أن هذا ينتهك العقيدة التي تم تبنيها في مجمع خلقيدونية 

والتي تنص على أن يسوع:

»...معروف بطبيعتين بلا اختلاطٍ، ولا تغييرٍ، ولا إنقسام...«

الكاثوليكية  الكنائس  في  الاعتيادية  العقيدة  اليوم  تعتبر  التي  الخلقيدونية،  العقيدة  أن  لنذكر 

والبروتستانتية والأرثوذكسية الشرقية، قد رسخت أن يسوع له طبيعة مزدوجة، بطبيعته الإلهية 

وطبيعته البشرية موحدة إلى الأبد )عقيدة الاتحاد الأقنومي(. فلذلك عندما يقول الثالوثيون 

بأن الصفة البشرية فقط هي الوحيدة التي ماتت في يسوع، فهم بذلك يعزلون الطبيعة البشرية 

من  التي  يسوع  طبائع  الثالوثيون  يفصل  وبذلك  بالصلب،  يتعلق  فيما  الإلهية  الطبيعة  عن 

المفترض أن تكون موحدة إلى الأبد، وبالتالي يقعون في الهرطقة. ويمكننا ملاحظة أن كل 



45

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

أن  نظر  بأخذ وجهة  سواء  بالصلب،  يتعلق  فيما  الهرطقة  أشكال  من  في شكل  يقع  ثالوثي 

الجانب الإلهي ليسوع هو الذي مات على الصليب، والذي يتناقض بوضوح مع تعاليم الكتاب 

يق الاعتقاد بأن الطبيعة البشرية فقط ليسوع  �له، أو عن طر المقدس حول الطبيعة الخالدة ل�

هي التي صلبت، وهو ما يمثل انتهاكا »لأرثوذكسية« العقيدة الخلقيدونية. لا يمكن للثالوثيين 

تجنب التورط في الهرطقة؛ في الواقع وعلى الأغلب، سيكون عليهم أن يقرروا أي نوع من 

الهرطقة سيرتكبون. وبهذا سيكون عليك أن تتأرجح على تلك الحافة الحادة حيث ستقع في 

نهاية المطاف على أحد الجانبين.

الرغم من مرور قرون في عملية  الثالوث كله على  الالتباس متفش في مذهب  اليوم، هذا 

ضبط نصوص المذهب التي قامت بها العديد من المجالس ا�لكنسية إضافة إلى الجهود الجماعية 

�له،  ية التي أفرزها العالم المسيحي. فهل هذا حقا هو الوحي الأمثل من ال� لأكثر العقول عبقر

�له الحقيقي هو بالتأكيد مثالي وخال من الإشكال.  أم أنها تعاليم إنسان قابلة للخطأ؟ إن توجيه ال�

ومشكلة الثغرات هذه التي تظهر في أحد مجالات اللاهوت في ضوء مجالات أخرى هي دلالة 

الثالوث من صنع الإنسان. المذهب بأكمله عبارة عن عملية ترقيع؛  إضافية على أن مذهب 

دائما.  ظاهرة  المرقعة  القطع  بين  اللحامات  فتكون  جمعها،  يمكن  لا  التي  الأمور  يجمع  حيث 

ية قابعة في ظلام  فهل يمكن أن يكون هذا حقا هو الوحي الإلهي الأخير؟ وهل ستترك البشر

�له بعد ذلك نورا لنهتدي  الالتباس حتى يوم الحساب؟ كما سنرى في الفصل القادم، فقد بعث ال�

به إلى الحقيقة.

 



46

�������������� ثانيل الالفص: ���������

الفصل الثاني

�له في الإسلام مفهوم ال�

�له« »لا إله إلا ال�

شيء  لا  أن  تعني  التي  المسلم(  يمان  إ )شهادة  الشهادة  من  الأول  الجزء  الكلمات  هذه  تمثل 

�له  �له الواحد الأحد. ويمثل هذا الإعلان لب الإسلام؛ حيث وحدانية ال� يستحق العبادة إلا ال�

�له بإسم »التوحيد«،  هي محور يدور حوله كل شيء آخر. في الإسلام، يعرف مفهوم وحدانية ال�

يا »التوحيد« هي كلمة عربية تأتي من الكلمة الأساسية و-ح-د التي تعني جعل الشيء  ولغو

واحدا. وواحد هو عكس التعددية )اثنان، وثلاثة، وما إلى ذلك(. لذا فإن )واحد( هو شيء 

سيستمر واحدا متفردا ولن يصبح شريكا لشيء آخر. من المنظور الإسلامي، فإن التوحيد يعني 

�له واحد لا شريك له،  �له في جميع أعمال العبادة، والتخلي عن عبادة أي شيء آخر، فال� إفراد ال�

ولا صاحب له في ربوبيته وألوهيته وصفاته.

من المهم أن نلاحظ أنه خلافا للمسألة المتعلقة بغياب كلمة »الثالوث« في الكتاب المقدس، 



47

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

فإن كلمة »التوحيد« ومشتقاتها، مثل »واحد«، موجودة في جميع أنحاء النصوص الإسلامية 

هُ خاَلقُِ  ّلَ �له - الواحد: »قلُِ ال الأصلية. فالتوحيد كلمة ممثلة في القرآن، وهي واحدة من أسماء ال�

الوْاَحِدُ ...« ]الرعد 16[، وتحدث النبي كذلك صراحة عن التوحيد، على  كلُِّ شيَْءٍ وهَوَُ 

سبيل المثال:

َّ تدُركهم الرحمةُ  »يعذبُ ناسٌ من أهل التوحيد في النار حتى يكونوا فيها حِمماً، ثم

ة الماءَ فينبتُون  َّ ة، قال: فيرَشُّ عليهم أهلُ الجن َّ يطُرحون على أبواب الجن فيخرجون و

َّ يدخلون الجنة« ]46[ الة السيلِ، ثم َّ كما ينبتُ الغثاءُ في حم

بينما تغيب كلمة »ثالوث« في الكتاب المقدس، فإن القرآن يذكرها في الواقع في شكل تحذير 

ا  َّ مْ ينَتهَوُا عمَ َّ ا إِلَٰهٌ واَحِدٌ، وإَِن ل هَ ثاَلثُِ ثلَاَثةٍَ ومَاَ منِْ إِلَٰهٍ إِلَّ ّلَ َّقدَْ كَفرََ الذَّيِنَ قاَلوُا إِنَّ ال صارم: »ل

نَّ الذَّيِنَ كَفرَوُا منِْهمُْ عذَاَبٌ أَليِمٌ« ]المائدة 73[ َمسََّ َي يقَوُلوُنَ ل

تم تلخيص مفهوم التوحيد في القرآن ا�لكريم في سورة »الإخلاص«: 

هُ أَحدٌَ، ّلَ »قلُْ هوَُ ال

مدَُ، هُ الصَّ ّلَ ال

َلدِْ ولَمَْ يوُلدَْ، لمَْ ي

ولَمَْ يكَنُ لهَُّ كُفوُاً أَحدٌَ« ]سورة الإخلاص[

يمكن أن تفكر في هذه السورة من القرآن على أنها بيان التوحيد في الإسلام، حيث تلخص 

الآية الأولى،  �له.  ال� لماهية  للمفهوم الإسلامي  التوحيد الخالص  التوحيد على نحو جميل، وهو 

�له واحد. ولفظ »أحد« هنا ليس بمعنى واحد قد يصبح اثنين،  �له أحد«، ت�خبرنا أن ال� »قل هو ال�

واثنين يمكن أن يصبحا ثلاثة وهلم جرا. �لكنه واحد ومتفرد، لا يمكن أن يصبح اثنين.

مدَُ«، وهذا يعني أنه ليس له بداية ولن ينتهي أبدا.  هُ الصَّ ّلَ �له أبديٌ: »ال ت�خبرنا الآية التالية أن ال�

يه  ضعف لا يمكن  �له يمكن أن يعاني أو يموت، لأن أي شيء يعتر يلفظ القرآن فكرة أن ال�

اعتباره ذاتا عليا.



48

�������������� ثانيل الالفص: ���������

�له العلي  َلدِْ ولَمَْ يوُلدَ« لماذا لا يملك ال� �له ليس له أي أبناء أو آباء: »لمَْ ي وت�خبرنا الآية التالية أن ال�

أيا من الأبناء أو الآباء؟ الآية الأخيرة من السورة تجيب على هذا السؤال:»ولَمَْ يكَنُ لهَُّ كُفوُاً 

أَحدَ«، فكلُّ شيء مخلوق يجب أنْ يتكاثر �لكي تستمر الحياة. وبعبارة أخرى، لدينا نسل انطلاقاً 

من الحاجة للبقاء أحياء، وبعض الناس لديهم أبناء لأسباب أخرى، مثل الرغبة في أن يعُتنى 

يغلب عليهم الضعف، ويمثل هذا أيضا حاجة للبقاء. �لكن في  بهم عندما يتقدمون في العمر و

�له عن خلقه، فهو ليس لديه أي احتياجات، ولا يلد ولم يولد، وليس له  الإسلام، يختلف ال�

آباء، لأن ذلك سيعني وجود آلهة أخرى مثله؛ هذا مثل الأبناء الذين يحذون حذو آبائهم. 

�له. �له هذا إلى كل صفاته، فلا شيء يمكن مقارنته مع ال� ويمتد تفرد ال�

نلاحظ أن السورة رقم 112 من القرآن ]سورة الإخلاص[ تحتاج فقط لأربع جمل قصيرة، 

�له بعبارات واضحة شفافة تترك القارئ  أقل من عشرين كلمة في اللغة العربية الأصلية لوصف ال�

ا�لكريم:  للقرآن  الفريدة  الصفة  هذه  الخلق.  وتميزه عن  خالقنا  طبيعة  لبس حول  أي  دون 

إلى  اللجوء  إلى  بحاجة  ليسوا  المسلمين  أن  تعني  المعنى،  وضوح  حول  المساومة  دون  الإيجاز 

�له الضوء على وضوح القرآن:  �له عن نفسه. وفي هذا المعنى، يسلط ال� التخمين لفهم ما أعلنه ال�

َابِ المْبُيِنِ« ]يوسف 1[. »تلِكَْ آياَتُ الكْتِ

�له.  هذا التمييز الذي يقدمه القرآن بين الخالق والمخلوقين يمتد أيضا إلى الرسل الذين اختارهم ال�

مثل  المختارين  للبشرية من خلال رسله  الوحدانية هذه  رسالة  �له  ال� أرسل  التاريخ،  مر  فعلى 

�له عليهم وسلم أجمعين. وعلى الرغم من  براهيم وموسى وعيسى والرسول الخاتم محمد، صلى ال� إ

أن هؤلاء الأشخاص مثلوا أفضل ما في البشرية من حيث صدقهم وأمانتهم ونزاهتهم، فهم ما 

�له في أي من صفاته. يزالون بشرا لا يشاركون ال�

وعيسى،  وموسى  براهيم  إ مثل  أشخاصا  يبجلون  المسلمين  أن  يدركون  لا  المسيحيين  من  كثير 

ُّ بمنزلتهم العالية بين البشر، ويحتوي على العديد من قصصهم كما في الكتاب المقدس.  فالقرآن يقر

والقرآن يأمر المسلمين بتقديرهم تقديرا عاليا على قدم المساواة:

يعَقْوُبَ  برْاَهيِمَ وإَِسْماَعيِلَ وإَِسْحاَقَ وَ ّلهِ ومَاَ أُنزلَِ إِليَنْاَ ومَاَ أُنزلَِ إِلىَ إِ ا باِل َّ »قوُلوُاْ آمنَ



49

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

بّهِمِْ لاَ نفُرَقُِّ بيَنَْ أَحدٍَ  ونَ منِ رَّ ُّ بيِ َّ واَلأسْباَطِ ومَاَ أُوتيَِ موُسىَ وعَيِسىَ ومَاَ أُوتيَِ الن

منِّْهمُْ ونََحنُْ لهَُ مسُْلمِوُن« ]البقرة 136[ 

�له الذي  ية على أن ال� هذه القواسم المشتركة بين القرآن وغيره من ا�لكتب المقدسة هي دلالة قو

المسلمون أن  يؤمن  براهيم وموسى وعيسى. و إ ألهم  الذي  �له  ال� محمدا صلى الله عليه وسلم هو نفس  النبي  ألهم 

يل، وهو نفس  �له الحرفية التي أرسلت إلى النبي محمد من خلال الملك جبر القرآن هو كلمة ال�

براهيم وموسى وعيسى. ونزل القرآن ا�لكريم تدريجيا للنبي  الملك الذي ألهم رسلا آخرين مثل إ

محمد صلى الله عليه وسلم على فترة مداها 23 عاما.

يعتقد المسلمون أن القرآن  يقسم المسيحيون الكتاب المقدس إلى العهدين، القديم والجديد. و

هو العهد النهائي المرسل لتوجيه البشرية. ولا يثبت القرآن ا�لكريم فقط الوحي الأصلي المنزل 

على موسى وعيسى، وهما التوراة والإنجيل، بل يصوب أيضا لليهود والمسيحيين، والمشار إليهم 

�له. باحترام باسم »أهل الكتاب«، المواضع التي انحرفوا فيها عن الرسائل الأصلية المرسلة من ال�

دٌ أَباَ أَحدٍَ منِْ رجِاَ�لكِمُْ  َّ ي�خبرنا القرآن أن النبي محمد )صلى الله عليه وسلم( هو آخر الرسل وخاتمهم: »ماَ كاَنَ محُمَ

نّبيِيِّنَ«  ]الأحزاب 40[، فكل رسول قبل محمد أرسل إلى شعبه  َّ هِ وخَاَتمََ ال ّلَ وَ�لكَِنْ رسَُولَ ال

وليس لكل الإنسانية. النبي محمد صلى الله عليه وسلم هو الرسول الوحيد الذي أرسل إلى البشرية كلها: »ومَاَ 

اسِ بشَِيراً ونَذَيِراً« ]الأحزاب 28[ َّ ةً للِن َّ ا كاَف أَرْسَلنْاَكَ إِلَّ

�له.  وفي حين أن التوحيد غير متوافق مع الثالوث، فهو في الواقع مطابق للمفهوم اليهودي عن ال�

�له. وسمح الحاخام موشيه بن ميمون  اليهود، مثل المسلمين، يؤمنون بمفهوم التوحيد الخالص ل�

بالعبادة المشتركة: اليهودية والإسلامية، وهو يعتبر على نطاق واسع أحد أعظم علماء التوراة في 

يقول العديد من الحاخامات أنه إذا لم يتمكن يهودي من العثور على كنيس يتعبد  التاريخ. و

فيه، فإنه يجوز له )بل ويشجعونه( أن يصلي في مسجد. وهذا ممكن فقط لأنهم يدركون أن 

انحراف في وجهات  لديهم أي  ليس  المسلمين  الخالص، وأن  التوحيد  أماكن  المساجد هي 

نظرهم حول وحدانية الإله. وبالمقارنة، فإن اليهود لا ينصح لهم بالصلاة في الكنائس لاعتبارها 

أماكن لعبادة الأصنام.



50

�������������� ثانيل الالفص: ���������

 عيسى: الإنسان والرسول والمسيح

عيسى عليه السلام )يسوع( هو أحد أهم الشخصيات المذكورة في القرآن، والمسلمون يحبونه 

�له. وقد تتفاجأ إذا عرفت أن عيسى ذكر باسمه في القرآن أكثر من محمد  كرسول عظيم من ال�

صلى الله عليه وسلم، وحتى أن مريم وهي أم عيسى لديها سورة كاملة في القرآن سميت باسمها، وهو شرف لم 

يمنح لها في العهد الجديد. ويذكر القرآن تفاصيل حول حياة عيسى ومريم لا يوجد مثلها في 

العهد الجديد. وسنمضي الآن بعض الوقت في تحليل ما يقوله القرآن عن عيسى وأمه مريم:

ولادة عيسى

ها ستلدُ  ه في يوم من الأيام أُعطيت مريمُ بشارة من أحد الملائكة بأنَّ َّ �لهُ في القرآنِ أن يُ�خبرنا ال�

ابنا لها:

يمََ  بنُ مرَْ هَ يبُشَرِّكُِ بكِلَمِةٍَ منِهُْ اسْمهُُ المْسَِيحُ عيِسىَ إ ّلَ يمَُ إِنَّ ال »إِذْ قاَلتَِ المْلَاَئكِةَُ ياَ مرَْ

بيِنَ« ]آل عمران 45[ َّ نيْاَ واَلْآخِرةَِ ومَنَِ المْقُرَ وجَِيهاً فيِ الدُّ

تفاجأت مريم لأنها كانت تحيا حياة عفيفة. لقد كانت معجزة أن تضع عذراء وليدا: 

هُ يَخلْقُُ ماَ يشَاَءُ،  ّلَ َّىٰ يكَوُنُ ليِ ولَدٌَ ولَمَْ يمَسْسَْنيِ بشَرٌَ، قاَلَ كذََٰلكِِ ال »قاَلتَْ ربَِّ أَن

ماَ يقَوُلُ لهَُ كُنْ فيَكَوُن« ]آل عمران 47[ َّ  أَمْراً فإَِن
ٰ
إِذاَ قضَىَ

هذا الطفل كان من شأنه فعل المعجزات منذ أن كان في المهد، مليء بالحكمة والصلاح في 

�لهِ: نظر ال�

ورْاَةَ  َّ َابَ واَلْحكِْمةََ واَلت يعُلَمِّهُُ الكْتِ الِح�يِنَ... وَ اسَ فيِ المْهَْدِ وكََهْلاً ومَنَِ الصَّ َّ يكُلَمُِّ الن »وَ

واَلْإِنْجيِلَ« ]آل عمران 48-46[

عندما حملت مريم بعيسى، اعتزلت قومها، فقد كانت تعلم أنهم لن يصدقوا قصة معجزتها، 

ا« ]مريم 22[ ًّ مكَاَناً قصَِي فاَنتْبَذَتَْ بهِِ  وسيشوهون سمعتها، ويتهمونها بارتكاب الزنا: »فحَمَلَتَهُْ 

�له عليها برحمة منه بالعون: يأس مطلق، ثم منَّ ال� عندما جاءها المخاض كانت في ألم شديد و

قاَلتَْ ياَ ليَتْنَيِ متُِّ قبَلَْ هَٰذاَ وكَُنتُْ نسَْياً  خلْةَِ  َّ جِذْعِ الن »فأََجاَءهَاَ المْخَاَضُ إِلىَٰ 



51

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ُّكِ تحتك سرياّ، وهَزُيِّ إِليَكِْ بِجذِْعِ  ب ا، فناداها من تحتها ألاّ تحزني قد جعل ر ًّ منَسِْي

ا« ]مريم 25-23[  ًّ خلْةَِ تسُاَقطِْ علَيَكِْ رطَُباً جَنيِ َّ الن

�له أنها عندما تعود إلى قومها، لا ينبغي أن تتحدث إليهم بكلمة: أخبرها ال�

حْمَٰنِ  َّ يَنَِّ منَِ البْشَرَِ أَحدَاً فقَوُليِ إِنيِّ نذَرَْتُ للِر ا ترَ بَيِ وقَرَيِّ عيَنْاً، فإَِمَّ »فكَلُيِ واَشرْ

ا« ]مريم 26[ ًّ صَومْاً فلَنَْ أُكلَمَِّ اليْوَمَْ إِنسِْي

عادت مريم إلى قومها بعد ولادة عيسى، وأكدوا لها مخاوفها من خلال الإشارة ضمنيا إلى أنها 

ارتكبت الزنا. وكان هذا اتهاما خطيرا، حيثُ ستعاقب بالرجم حتى الموت بموجب شريعة 

اليهود:

ا؛ ياَ أُخْتَ هاَروُنَ ماَ كاَنَ  ًّ ي يمَُ لقَدَْ جِئتِْ شَيئْاً فرَِ »فأََتتَْ بهِِ قوَمْهَاَ تحَمْلِهُُ، قاَلوُا ياَ مرَْ

ا« ]مريم 28-27[ ًّ كِ بغَيِ أَبوُكِ امْرأََ سَوءٍْ ومَاَ كاَنتَْ أُمُّ

الصمت،  بالتزام  لتعاليمه  معظمة  �له،  ال� لأمر  مخلصة  مريم  بقيت  العصيب  الموقف  هذا  في 

نبوته: وأعلن  أمه  شرف  عن  الدفاع  في  بدأ  الذي  يسوع  الطفل  إلى  مريم  فأشارت 

هِ آتاَنيَِ  ّلَ ا؛ قاَلَ إِنيِّ عبَدُْ ال ًّ »فأََشَارتَْ إِليَهِْ، قاَلوُا كَيفَْ نكُلَمُِّ منَ كاَنَ فيِ المْهَْدِ صَبيِ

لاَةِ واَلزكَّاَةِ ماَ  ا؛ وجََعلَنَيِ مبُاَركَاً أَينَْ ماَ كُنتُ وأََوْصَانيِ باِلصَّ ًّ َابَ وجََعلَنَيِ نبَيِ الكْتِ

ا« ]مريم 33-29[ ًّ دمُْتُ حَي

معجزات عيسى عليه السلام

المعجزات التي قام بها عيسى وذكرت في العهد الجديد:  ا�لكريم على العديد من  يؤكد القرآن 

فيِ  خِروُنَ  تدََّ ومَاَ  بمِاَ تأَْكلُوُنَ  ۖ وأَُنبَئِّكُمُْ  هِ  ّلَ ال بإِِذْنِ  المْوَتْىَٰ  واَلْأَبرْصََ وأَُحْييِ  الْأَكمْهََ  »...وأَُبرْئُِ 

بيُوُتكِمُْ إِنَّ فيِ ذَٰلكَِ لآَيةًَ �لكَمُْ إِنْ كُنتْمُْ مؤُمْنِيِنَ ]آل عمران 49[. �لكن من المهم أن ندرك أنه 

على الرغم من قيام عيسى بالعديد من المعجزات طوال حياته، إلا أن هذا ليس سببا لنسبة 

�له وهب رسله آيات مدهشة لجذب أقوامهم للإيمان:  الألوهية إليه. وينص القرآن على أن ال�

»لقَدَْ أَرْسَلنْاَ رسُُلنَاَ باِلبْيَنِّاَتِ« ]الحديد 25[. أحد الأمثلة على ذلك هو موسى الذي شق البحر. 



52

�������������� ثانيل الالفص: ���������

ينْاَ منِْ  َابَ وقَفََّ وي�خبرنا القرآن أن عيسى ليس استثناء في هذا الصدد: »ولَقَدَْ آتيَنْاَ موُسىَ الكْتِ

ماَ جاَءكَمُْ رسَُولٌ بمِاَ  َّ دْناَهُ برِوُحِ القْدُسُِ؛ أَفكَلُ َّ يمََ البْيَنِّاَتِ وأََي بن مرَْ سُلِ؛ وآَتيَنْاَ عيِسىَ إ ُّ بعَدْهِِ باِلر

يقاً تقَْتلُوُنَ«  ]البقرة 87[  بتْمُْ وفَرَِ يقاً كذََّ لاَ تهَوْىَٰ أَنفْسُكُمُُ اسْتكَْبرَتْمُْ ففَرَِ

يستخدم بعض الأشخاص المنطق القائل بأن ولادة يسوع كانت معجزة، حيث لم يكن له أب 

�له«. فهل  بن ال� دنيوي، ولذلك يجب أن يكون له أب سماوي، وهكذا يستنتجون أنه حرفيا »إ

هِ كمَثَلَِ آدمََ خلَقَهَُ  ّلَ  عنِدَْ ال
ٰ
ية لذلك: »إِنَّ مثَلََ عيِسىَ هذا هو الحال فعلا؟ يطرح القرآن حجة قو

َّ قاَلَ لهَُ كُنْ فيَكَوُنُ« ]آل عمران 59[؛ وهكذا فإن حجة القرآن هي: أن خلق أول  منِْ ترُاَبٍ ثمُ

كائن بشري وهو آدم كان أيضا معجزة لأنه لم يكن له أب أو أم، ولا ينسب أحد الألوهية 

لآدم بسبب معجزة خلقه تلك.فلهذا السبب لا ينبغي أن ينسب الناس الألوهية إلى عيسى 

بسبب معجزة ولادته. وبالتفكير على نحو مماثل، فإن خلق حواء وهي أول امرأة كان كذلك 

معجزة، حيث أنها خلقت من ضلع آدم: امرأة أتت من رجل، لاحظ تجانس القرآن حيث 

�له وحده يقول »كن«، فيخلق الشيء،  �له الخلاقة: فال� أن كل شيء في الخلق هو نتيجة لقوة ال�

وبهذا فإن عيسى لا يختلف عنهم في هذا الصدد.

طبيعة عيسى

إثارة  الأكثر  المسألة  هي  عيسى  طبيعة  تكون  ربما  الثلاثة،  الإبراهيمية  الأديان  إلى  بالنسبة 

�له الإلهي،  بن ال� للجدل. فهل كان عيسى مجرد دجال يهودي مسيحي، كما يراه اليهود؟ أو ربما إ

ية  يوضح القرآن للبشر ية الإسلامية لعيسى تقع بين هذين النقيضين. و كما يراه المسيحيون؟ الرؤ

يلة من الرسل: أن عيسى المسيح كان رسولا ضمن سلسلة طو

صِدّيِقةَ؛ٌ كاَناَ  هُ  سُلُ وأَُمُّ ُّ الر ا رسَُولٌ قدَْ خلَتَْ منِْ قبَلْهِِ  إِلَّ يمََ  بن مرَْ »ماَ المْسَِيحُ إ

]المائدة 75[ لهَمُ...ُ«  نبُيَنُِّ  كَيفَْ  انظْرُْ  عاَم؛َۗ  الطَّ يأَْكلُاَنِ 

توضح هذه الآية إحدى الصفات العديدة الجميلة للقرآن: البساطة. فالقرآن يحمل رسالة عالمية إلى 

الناس من جميع الأعمار والخلفيات، من الطفل إلى البالغ، من عامة الناس إلى العلماء. وهنا 

في المثال الذي قدمه القرآن، عن حاجة عيسى إلى العون هو في الواقع مثال عميق إذا تأملناه. 



53

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

فأي كائن له حاجة، وفي هذه الحالة كانت الحاجة هي الطعام، لا يمكن أن يكون إلها. وماذا 

�له  يحدث إذا لم تتم تلبية الحاجة؟ في هذه الحالة، سيموت عيسى من الجوع. �لكننا نعرف أن ال�

هو القوي، ولا يمكن أن يموت. ماذا يحدث لنا نحن البشر بعد أن نأكل؟ نحن بحاجة إلى 

�له، سيكون ازدراء وكفرا.  إراحة أنفسنا. �لكن التفكير في أمر كهذا عن ال�

الإيمان يقوم على الوحي وليس التكهنات

اليوم، يعبد الإنسان عددا كبيرا من الآلهة، فبدءا من الحيوانات إلى الجمادات، إلى عبادة 

يقة  �له. إن أفضل طر أنفسنا، يبدو أن السقف الوحيد هو خيالنا الواسع عندما نرفض وجود ال�

�له هي أن نولي اهتماما دقيقا لما أوحى به عن نفسه. هذا هو السبب في  لمعرفة الحقيقة الفعلية ل�

�له أوحى إلى الرسل وأنزل الوحي على مر العصور �لكي نعرف من هو، حتى نتمكن من  أن ال�

ية إلى حالة من  إقامة علاقة مناسبة معه. فمن دون وجود نور الوحي، سينتهي الأمر بالبشر

الالتباس.

هِ  ّلَ ا باِل َّ يمان المسلمين بالغيب نابع من الوحي: »قوُلوُا آمنَ وهذا يقودنا إلى مبدأ هام في الإسلام، فإ

�لهِ: ومَاَ أُنزْلَِ« ]البقرة 136[. والمسلمون محرم عليهم التكهن حول ماهية ال�

َبيَِّ الفْوَاَحِشَ ماَ ظَهرََ منِْهاَ ومَاَ بطَنََ واَلْإِثْمَ واَلبْغَْيَ بغِيَرِْ الْحقَِّ وأََنْ  مَ ر ماَ حرََّ َّ »قلُْ إِن

هِ ماَ لاَ تعَلْمَوُنَ« ]الأعراف  ّلَ هِ ماَ لمَْ ينُزَلِّْ بهِِ سُلطْاَناً وأََنْ تقَوُلوُا علَىَ ال ّلَ تشُرْكُِوا باِل

]33

بدون وجود الوحي الإلهي لإلقاء الضوء على عالم الغيب، ستقع البشرية حتما في الخطأ عند 

�له مستمدة بصورة  �له. هذا هو السبب في أن معتقدات المسلمين حول ال� التكهن حول ماهية ال�

لأن  �له  ال� لمعرفة حقيقة  أفضل مصدر  القرآن هو  المسلمين،  ففي عقيدة  الوحي.  خالصة من 

�له حرفيا. وعلى الرغم من أن القرآن ا�لكريم أنزل أولا على النبي  كلمات القرآن هي كلمات ال�

محمد صلى الله عليه وسلم، فكلام القرآن ليس كلام النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ولا كلام أي إنسان آخر في هذا الشأن. 

ِينَ« ]الشعراء 192[ َم يلُ ربَِّ العْاَل هُ لتَنَزِْ َّ فالقرآن أنزله خالقنا: »وإَِن



54

�������������� ثانيل الالفص: ���������

تفسير  كيفية  توجيه حول  أي  القارئ  لدى  يكون  لا  عندما  هو  التكهن  أسباب  أحد  إن 

ُمعلمِّ  الكتاب. فوجود الوحي أو المعرفة هو أحد الاحتياجات، والحاجة الأخرى هي وجود ال

الذي يقدم التفسير الصحيح �لكي تستفي البشرية من المعرفة وتنفذها بشكل صحيح. فرسل 

ية خاصة إلى المعنى المقصود وراء الوحي هم أفضل من يلعب هذا الدور  �له الذين ألهمهم برؤ ال�

الدقيق للمعلمين. وي�خبرنا القرآن أن الرسول محمدا صلى الله عليه وسلم أوكلت إليه مهمة تفسير آياته للمؤمنين:

روُنَ«  َّ يتَفَكَ همُْ  ّلَ ولَعَ إِليَْهمِْ  نزُلَِّ  ماَ  اسِ  َّ للِن لتِبُيَنَِّ  الذكِّرَْ  إِليَكَْ  وأََنزْلَنْاَ  برُِ  ُّ واَلز »باِلبْيَنِّاَتِ 

]44 ]النحل 

ية الخلاف من خلال النظر إلى  إذا اختلف المسلمون حول قضية لاهوتية، فإنه يطلب منا تسو

تعاليم النبي محمد صلى الله عليه وسلم:

َّ لاَ يَجدِوُا فيِ أَنفْسُهِمِْ حرَجَاً   يُحكَمِّوُكَ فيِماَ شَجرََ بيَنْهَمُْ ثمُ
ٰ
ى َّ َبكَِّ لاَ يؤُمْنِوُنَ حَت »فلَاَ ورَ

ا قضََيتَْ وَيسُلَمِّوُا تسَْليِماً« ]النساء 65[ َّ ممِ

يقة للحياة.  ة. وتعني الكلمة العربية »السنة« بشكل عام منهجية أو طر َّ يشير القرآن هنا إلى السنُ

وفي المصطلحات الإسلامية، فهي ذات معنى محدد للغاية: ألا وهو ما قاله النبي محمد صلى الله عليه وسلم وفعله 

ة( إلى جانب القرآن ا�لكريم حتى  َّ ووافق عليه أو رفضه. وقد حفظت هذه المعلومات )السنُ

ة هي مصدر رئيسي آخر لتوجيه المسلمين إلى جانب القرآن. والقرآن ا�لكريم  َّ يومنا هذا. والسنُ

�له، فهو يغطي جميع الأسئلة الرئيسية في الحياة التي قد  كاف لأي شخص �لكي يدرك أنه كلمة ال�

�له، والغرض من الحياة، وماذا  يسألها الشخص الذي يسعى إلى الحقيقة، مثل شرح من هو ال�

ة  َّ سوف يحدث لنا بعد الموت. وهناك بعض المواضيع التي يذكرها القرآن من منظور عام؛ فالسنُ

ة هي  َّ ق. �لكن السنُ صدُّ َّ هي التي تقدم التفاصيل. وعلى سبيل المثال، يأمر القرآن المؤمنين بالت

التي تحتوي على جميع التفاصيل الدقيقة، مثل مقدار الصدقة التي ينبغي على المسلم تقديمها، 

ومن الذي يحق له الحصول عليها، وعدد مرات تقديمها، وما إلى ذلك.

كتاب.  الحال مع أي  التفسير؛ فهذا هو  في  سيكون هناك دائما احتمال وجود اختلافات 

ومع ذلك، فإن القرآن فريد من نوعه لأنه هو الكتاب المقدس الوحيد الذي يأتي مع شرح 



55

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�لكيفية تفسيره تفسيرا صحيحا طبقا لفهم رسوله. وبسبب وضوح القرآن وشرحه المفصل في 

ة، تقل فرصة وجود أي نزاع أو خلاف من هذا القبيل. ولا يحتاج المسلمون إلى  َّ شكل السنُ

�له لأن الأمر قد تم توضيحه في القرآن والسنة.  التكهنات من أجل فهم ماهية ال�

لا تعارض بين الإسلام والعقل

الدين  بين  يكون هناك تضارب  لأن  لا حاجة  العلمانيين،  العديد من  يدعيه  ما  على عكس 

هاَتكِمُْ لاَ  هُ أَخْرجَكَمُْ منِْ بطُوُنِ أُمَّ ّلَ �له وهبنا نعم الحواس والتفكر: »واَل والمنطق. فالقرآن يوضح أن ال�

كمُْ تشَْكرُوُن« ]النحل 78[؛ والعديد  َّ مْعَ واَلْأَبصَْارَ واَلْأَفئْدِةََ لعََ�ل تعَلْمَوُنَ شَيئْاً، وجََعلََ �لكَمُُ السَّ

ية مثل العمل والترفيه والعلوم، و�لكن عندما  منا يستخدم هذه النعم للتفوق في الشؤون الدنيو

بأن  علما  منطقي،  هذا  فهل  نستخدمها.  لا  فإننا  الروحية  الحقيقة  وراء  بالسعي  الأمر  يتعلق 

ية هنا على الأرض مؤقتة؟ ويصف القرآن  الآخرة، الجنة والنار، هي أبدية، بينما حياتنا الدنيو

�له �لكى يتفكروا في آياته بأنهم أسوأ من الأنعام: الأشخاص الذين لا يستفيدون من نعم ال�

»لهمُْ قلُوُبٌ لاَ يفَْقهَوُنَ بهِاَ ولَهَمُْ أَعيْنٌُ لاَ يبُصْرِوُنَ بهِاَ ولَهَمُْ آذاَنٌ لاَ يسَْمعَوُنَ بهِاَ ۚ 

أُولَٰئكَِ كاَلْأَنعْاَمِ بلَْ همُْ أَضَلُّ أُولَٰئكَِ همُُ الغْاَفلِوُنَ« ]الأعراف 179[ 

أحد  هو  التفكير  البحتة.  لغريزتها  وفقا  تتصرف  فهي  التفكر؛  على  بقدرة  الأنعام  تخلق  لم 

�له لنا فسنكون  الخصائص التي تميزنا عن الحيوانات، وإذا لم نستخدم قدرة التفكير التي وهبها ال�

في الواقع أسوأ من الأنعام، لأنها تقوم بالهدف الذي خلقت من أجله، في حين أننا لا نقوم 

واَبِّ عنِدَْ  بذلك. فالقرآن في الواقع يعظ أولئك الذين يتصرفون دون إعمال العقل: »إِنَّ شرََّ الدَّ

مُّ البْكُْمُ الذَّيِنَ لاَ يعَقْلِوُنَ« ]الأنفال 22[ والوحي يمكن أن يكون مفيدا لنا فقط إذا  هِ الصُّ ّلَ ال

 
ٰ
ى َّ ِناَ فيِ الْآفاَقِ وفَيِ أَنفْسُهِمِْ حَت يهمِْ آياَت �لهِ: »سَنرُِ تفكرنا فيه، والقرآن مليء بآيات عن حقيقة ال�

« ]فصلت 53[؛ �لكن هذه الآيات تنفع فقط أولئك الذين يتفكرون. إن  هُ الْحقَُّ َّ يتَبَيَنََّ لهَمُْ أَن

ية عليها، ولهذا يمتلئ القرآن  �له البشر حالة الغفلة -مثل التي بالأنعام- ليست هي الحالة التي يريد ال�

بكثير من رسائل الحث على التفكر بعمق:



56

�������������� ثانيل الالفص: ���������

جَعلََ  َّمرَاَتِ  الث كلُِّ  ومَنِْ  وأََنْهاَراً  روَاَسيَِ  فيِهاَ  وجََعلََ  الْأَرْضَ  مدََّ  الذَّيِ  »وهَوَُ 

روُن؛َ وفَيِ  َّ هاَرَ ؛ إِنَّ فيِ ذَٰلكَِ لآَياَتٍ لقِوَمٍْ يتَفَكَ يلَْ النَّ َّ فيِهاَ زوَْجيَنِْ اثنْيَنْ؛ِ يغُشْيِ الل

اتٌ منِْ أَعْناَبٍ وزَرَْعٌ ونََخيِلٌ صِنوْاَنٌ وغَيَرُْ صِنوْاَنٍ  َّ الْأَرْضِ قطِعٌَ متُجَاَورِاَتٌ وجََن

 بعَضٍْ فيِ الْأُكلُِ؛ إِنَّ فيِ ذَٰلكَِ لآَياَتٍ لقِوَمٍْ 
ٰ
لُ بعَضْهَاَ علَىَ  بمِاَءٍ واَحِدٍ ونَفُضَِّ

ٰ
يسُْقىَ

]الرعد 4-3[  يعَقْلِوُنَ« 

يماننا مستخدمين التفكير  �له منا أن نبني إ يحث القرآن البشر على التدبر والتفكير والتأمل، فال�

التي  للتوحيد  العقلانية  الحجج  من  با�لكثير  مليء  فالقرآن  العقل.  إعمال  بدون  الاتباع  وليس 

مثالين: إلى  فلننظر  لقارئيه.  الدينية  والمعتقدات  العقول  مختلف  تخاطب 

�له أولئك الذين يشككون في وجود ال�

همُُ  أَمْ  شيَْءٍ  غيَرِْ  منِْ  خلُقِوُا  بأصولنا: »أَمْ  يتعلق  فيما  ية  قو �لكنها  بسيطة  القرآن حجة  يطرح 

ماَواَتِ واَلْأَرْضَ بلَْ لاَ يوُقنِوُنَ« ]الطور 35-36[. يحث القرآن أولئك  َالقِوُنَ أَمْ خلَقَوُا السَّ الْخ

�له أن يتفكروا في وجودهم. كما يشارك القرآن قارئيه ويدعوهم  الذين يشككون في وجود ال�

ليتدبروا في بعض الأسئلة العقلانية والمنطقية التي يمكننا استخدامها لنتوصل إلى نتيجة، ليست 

عن أصلنا فقط، بل وأيضا عن أصل كل شيء موجود في العالم المادي: بعبارة أخرى، في 

ا�لكون كله. إذا أخذنا هذه الأسئلة التي يطرحها القرآن ا�لكريم وطبقناها على ا�لكون فسيكون 

هناك ثلاثة احتمالات لمنبعه:

11 ا�لكون مخلوق من العدم. 	

22 ا�لكون خلقَ نفسه. 	

33 ل�لكون سببٌ خارجي. 	

الاحتمال الأول »ا�لكون مخلوق من العدم«: هل يمكن لشيء حقا أن يخلق من عدم؟ هذا 

شيء مستحيل، فنحن نعرف من خبرتنا الشخصية في الحياة، وكذلك من قوانين ا�لكون، أن 

الأشياء لا تظهر فجأة من العدم. فمن العدم لا يأتي شيء!



57

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

وهذا يقودنا إلى الاحتمال الثاني: ا�لكون خلق نفسه. هل يمكن لشيء ما أن يخلق نفسه؟ 

هذا كلام يناقض بعضه بعضا. فالشيء الذي خلق نفسه يشترط وجوده المسبق، ولا يمكن 

للأشياء أن توجد ولا توجد في الوقت نفسه. فذلك يكون مثل قولك أن أمك أنجبت نفسها!

بما أن الشيء لا يمكن أن يأتي من العدم،وبما أن خلق الشيء لنفسه سخف، إذا فما هو البديل؟ 

هناك احتمال أخير: أن خلق ا�لكون له سبب خارجي. عندما ننظر إلى ا�لكواكب والأنظمة 

الشمسية والمجرات والنجوم وكل ما هو موجود في ا�لكون، نلاحظ أنه منظم بدقة متناهية من 

خلال أنظمة وقوانين معقدة قائمة. هذا يعني أن هناك عقلا ذكيا وراء ا�لكون، وهو الخالق.

أولئك الذين يعبدون الأصنام

يتضح عبث عبادة الأصنام بشكل جميل مع القصة التالية لإبراهيم:

َّا بهِِ عاَلمِيِنَ برْاَهيِمَ رشُْدهَُ منِْ قبَلُْ وكَنُ »ولَقَدَْ آتيَنْاَ إِ

َّتيِ أَنتْمُْ لهَاَ عاَكِفوُنَ ِيلُ ال َاث َّم ِيهِ وقَوَمْهِِ ماَ هَٰذهِِ الت إِذْ قاَلَ لأَِب

 قاَلوُا وجَدَْناَ آباَءنَاَ لهَاَ عاَبدِيِنَ

 قاَلَ لقَدَْ كُنتْمُْ أَنتْمُْ وآَباَؤكُمُْ فيِ ضَلاَلٍ مبُيِنٍ

َّاعبِيِنَ  قاَلوُا أَجِئتْنَاَ باِلْحقَِّ أَمْ أَنتَْ منَِ الل

منَِ  ذَٰ�لكِمُْ   
ٰ
علَىَ وأََناَ  فطَرَهَنَُّ  الذَّيِ  واَلْأَرْضِ  ماَواَتِ  السَّ ربَُّ  ُّكمُْ  َب ر بلَْ  قاَلَ 

ينَ اهدِِ لشَّ ا

ِينَ ُّوا مدُْبرِ هِ لأََكِيدنََّ أَصْناَمكَمُْ بعَدَْ أَنْ توُلَ ّلَ وتَاَل

همُْ إِليَهِْ يرَجِْعوُنَ ّلَ ا كَبيِراً لهَمُْ لعَ  فجَعَلَهَمُْ جذُاَذاً إِلَّ

المِيِنَ َمنَِ الظَّ هُ ل َّ قاَلوُا منَْ فعَلََ هَٰذاَ بآِلهِتَنِاَ إِن

ُ برْاَهيِم قاَلوُا سمَعِنْاَ فتَىً يذَكْرُهُمُْ يقُاَلُ لهَُ إِ

همُْ يشَهْدَوُنَ ّلَ اسِ لعَ َّ  أَعيْنُِ الن
ٰ
قاَلوُا فأَْتوُا بهِِ علَىَ



58

�������������� ثانيل الالفص: ���������

ُ برْاَهيِم قاَلوُا ءأََنتَْ فعَلَتَْ هَٰذاَ بآِلهِتَنِاَ ياَ إِ

قاَلَ بلَْ فعَلَهَُ كَبيِرهُمُْ هَٰذاَ فاَسْأَلوُهمُْ إِنْ كاَنوُا ينَطْقِوُنَ

ِموُنَ ال كمُْ أَنتْمُُ الظَّ َّ فرَجََعوُا إِلىَٰ أَنفْسُهِمِْ فقَاَلوُا إِن

 رءُوُسهِمِْ لقَدَْ علَمِتَْ ماَ هَٰؤلُاَءِ ينَطْقِوُنَ 
ٰ
َّ نكُِسوُا علَىَ ثمُ

كمُْ« ]الأنبياء 66-51[  هِ ماَ لاَ ينَفْعَكُمُْ شَيئْاً ولَاَ يضَرُُّ ّلَ قاَلَ أَفتَعَبْدُوُنَ منِْ دوُنِ ال

براهيم وقد قصت في القرآن فقط. ويبين لنا القرآن فيها أن  هذه هي إحدى القصص عن إ

براهيم، فإنه كان  عبادة أي شيء مصنوع مثل الأصنام هو أمر غير منطقي. وكما توضح قصة إ

قادرا على تحطيم الأصنام إلى أشلاء. وبما أن الأصنام غير قادرة على الدفاع عن نفسها، فمن 

بدلا من  آلهة؟  تتخذها  أن  للبشرية  ينبغي  فلماذا  تؤذينا،  أو  تنفعنا  تستطيع أن  لا  أنها  الواضح 

�له- الواحد الذي وهبنا الحياة، والذي يحفظنا و سيقبض أرواحنا  ذلك، ينبغي علينا عبادة ال�

نموت. عندما 

اللازمة  بالأدوات  القارئ  يمد  الذي  الوحيد  المقدس  الكتاب  لأنه  نوعه  من  فريد  القرآن 

هِ لوَجَدَوُا فيِهِ اخْتلِاَفاً  ّلَ روُنَ القْرُآْنَ ولَوَْ كاَنَ منِْ عنِدِْ غيَرِْ ال َّ للاستدلال على الحقيقة: »أَفلَاَ يتَدَبَ

كَثيِراً« ]النساء 84[؛ هنا قدم لنا القرآن مبدأ هاما يسمح لنا بتحديد ما إذا كان شيء ما قد 

�له أم لا. وإذا تدبر أحد الأشخاص علوم الدين ثم استنتج أن هناك تناقضات  أنزل من عند ال�

�له  �له. فال� واضحة للغاية ]في كتاب سماوي ما[، فإن هذا الكتاب لا يمكن أن يكون من عند ال�

ذو علم مطلق، ولذلك فمن المنطقي أن يكون وحيه كاملا وخاليا من التناقضات. وعليه، يمكننا 

استخدام هذا المبدأ كاختبار كشف الأكاذيب لتحديد ما إذا كانت العقيدة إلهية أم من صنع 

�له الذي يقدمه متسق ومتناغم، على  الإنسان. إذا طبقنا هذا على القرآن، نجد أن مفهوم ال�

الرغم من أنه يستخدم العديد من الأساليب المختلفة في نقل رسالة التوحيد عند مخاطبة قارئه. 

يا مع أولئك الذين يشككون في وجود  ولقد رأينا بالفعل مثالا واحدا من خلال الانخراط فكر

�له، و�لكن هناك أيضا أسلوب المقارنات، ورواية القصص عن حياة الأنبياء، واستذكار تاريخ  ال�

يقة مخاطبته  الأمم السابقة، وهذا من بين أمور أخرى. وعلى الرغم من تنوع القرآن في طر



59

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لقارئه، نجد أنه يعزز باستمرار الموضوع الرئيسي للتوحيد، وتذكر كل صفحة من القرآن القارئ 

�له واحد وفريد مع عدم وجود شريك أو نظير له في جوهره وصفاته. بفكرة أن ال�

كيف قضى الإسلام على الوثنية

كانت شبه الجزيرة العربية قبل عصر الإسلام مكانا يُخشى العيش فيه. كانت تجارة الرقيق 

عمل اقتصادي ممنهج، حيث شراء وبيع العبيد الذكور والإناث كالحيوانات. وكانت الأمية 

شائعة بين العرب، مثل ما كان الإدمان على ا�لكحول والزنا. وقد استفاد أولئك الذين يم�لكون 

يق فرض فوائد عالية للغاية على القروض. وكانت الجزيرة  السلطة والمال من الفقراء عن طر

العربية مجتمعا يهيمن عليه الذكور؛ حيث يمكن للرجال الزواج بأي عدد من النساء، وعندما 

يموت الرجل، كان ابنه يرث جميع زوجاته ماعدا والدته.  فالمرأة على أرض الواقع لم يكن لها 

أي وضع قانوني؛ على سبيل المثال، لم يكن للنساء الحق في حيازة ممتلكات، ولديهن القليل 

من حقوق التوريث، وكان قتل الأطفال الإناث منتشرا على نطاق واسع، مع دفن البنات 

في كثير من الأحيان أحياء.

�له، فالعرب كانوا قوما وثنيين  لم يقتصر الانتهاك فقط على حقوق البشر، بل وصل إلى حقوق ال�

للغاية، وانعكست عبادة الأصنام في شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام على كل جوانب الحياة 

اليومية. وكانت أماكن العبادة الخاصة بالأصنام مزينة. فاليوم، ا�لكعبة التي تقع في المم�لكة 

العربية السعودية وأقدس مكان للعبادة للمسلمين، لا تحتوي على أصنام ولا صور، �لكن قبل 

رفقاء  الأصنام  ا�لكعبة. وكانت  في  مختلفا  وثنا  الأوثان 360  عابدو  العرب  أقام  الإسلام، 

لهم في سفرهم كلما انطلقوا في رحلة، لأنهم كانوا يؤمنون بالخرافات، وبأن هذه الأصنام 

ستحميهم في أرض كان يتفشى فيها قطع الطرق والاختطاف. وكانت الأصنام أيضا مصدر 

رزقهم؛ لذا كانت ا�لكعبة مركزا لعبادة الأصنام، حيث يؤدي عابدو الأوثان من جميع أنحاء 

الجزيرة العربية شعيرة الحج هناك.

إضافة إلى نجاح الإسلام في إصلاح العلل الاجتماعية للمجتمع العربي، فقد قضى على عبادة 



60

�������������� ثانيل الالفص: ���������

الأصنام في المجتمع في خلال 23 عاما فقط، فأبعد الناس عن عبادة الصور والحجارة المنحوتة 

براهيم الواحد الحق. وهذه هي شهادة جعفر بن أبي طالب الذي كان معاصرا  نحو عبادة إله إ

للنبي محمد صلى الله عليه وسلم، حين أخبر جعفر ملك الحبشة عن حالة قومه والتغيير الإيجابي الذي جلبه 

الإسلام لهم:

»أيها الملك، كنا قوماً أهل جاهلية، نعبدُ الأصنامَ، ونأكلُ الميتة، ونأتي الفواحشَ، 

فكنا على ذلك،  الضعيف،  منا  القوي  يأكلُ  الجوار، و الأرحام، ونسيءُ  ونقطعُ 

�لهُ إلينا رسولاً منا، نعرفُ نسبه وصدقهَ وأمانتهَ وعفافهَ، فدعانا إلى  حتى بعثَ ال�

�لهِ لنوحدهَ ونعبدهَ، ونلخعَ ما كنا نعبد نحنُ وآباؤنا من دونه من الحجارةِ والأوثان،  ال�

الرحم، وحسنِ الجوار، وا�لكفِّ  الأمانة، وصلةِ  وأمرنا بصدقِ الحديث، وأداءِ 

عن المحارم والدماء، ونهانا عن الفواحشَ، وقولِ الزور، وأكلِ مال اليتيم، وقذفِ 

بالصلاة  وأمرنَا  شيئاً،  به  نشركض  لا  وحدهَ،  �لهَ  ال� نعبدَ  أنْ  وأمرنَا  المحصنات، 

فعبدْنا  �لهِ،  ال� من  به  جاء  ما  على  واتبعناه  به،  ا  َّ وآمن قناه  فصدَّ والصيام،  والزكاة 

منا ما حرُمِّ علينا، وأحلْلَنا ما أُحِلَّ لنا، فعدا  �لهَ وحده، فلمْ نشركْ به شيئاً، وحرَّ ال�

�لهِ  علينا قومنُا، فعذبونا، وفتنونا عن ديننا، ليردونا إلى عبادةِ الأوثان من عبادة ال�

تعالى، وأن نستحلَّ ما كنا نستحلُّ من الخبائث، فلما قهرونا وظلمونا وضَيقوا علينا، 

وحالوا بيننا وبين ديننا، خرَجنا إلى بلادكِ، واختْرناك على من سواك، ورغبِنا في 

ها الملكِ« ]47[ جواركِ، ورجونْا أنَّ لا نظُلم عندك أيَّ

فكيف كسب القرآن قلوب الناس وعقولهم، وأحدث تحولا كاملا في جميع  شرائح المجتمع 

ية  العربي في مثل هذه الفترة الزمنية القصيرة؟ في الفقرة السابقة، رأينا بعض البراهين الفكر

النفسي  يأخذ القرآن أيضا في الحسبان الجانب  ا�لكريم لمخاطبة قارئه. و التي يستخدمها القرآن 

ية يتجنب  �له والبشر يف العلاقة بين ال� يقة استخدامه للغة. وفي تعر يظهر ذلك في طر للقارئ، و

�له« عند الإشارة إلى البشر،  �له و »أبناء ال� القرآن مصطلحات مثل »الآب« عند الإشارة إلى ال�

فمثل هذه اللغة يمكن أن يساء فهمها بسهولة، خاصة في عقول أولئك الذين يأتون بخلفية عبادة 



61

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الأصنام والذين اعتادوا على تفسير هذه اللغة حرفيا. فهناك من يستغل هذه اللغة الغامضة في 

ير الوثنية. ويحذرنا القرآن، نحن البشر  يقة تحاول تبر الكتاب المقدس من خلال تفسيرها بطر

من استخدام الغموض كأساس لمعتقداتنا:

َابِ وأَُخرَُ متُشَاَبهِاَتٌ  َابَ منِهُْ آياَتٌ مُحكَْماَتٌ هنَُّ أُمُّ الكْتِ »هوَُ الذَّيِ أَنزْلََ علَيَكَْ الكْتِ

يلِ« ]آل  بعِوُنَ ماَ تشَاَبهََ منِهُْ ابتْغِاَءَ الفْتِنْةَِ واَبتْغِاَءَ تأَْوِ َّ يغٌْ فيَتَ َ بهِمِْ ز ا الذَّيِنَ فيِ قلُوُ ۖ فأََمَّ

عمران 7[ 

وثنيا  مفهوما  فإنهم يحاكون  �له« حرفيا  ال� بن  »إ عيسى هو  بأن  يؤمنون  الذين  أن  القرآن  يؤكد 

ه؛ِ ذَٰلكَِ قوَلْهُمُْ بأَِفوْاَههِمِْ يضَُاهئِوُنَ قوَلَْ الذَّيِنَ كَفرَوُا«  ّلَ بنُ ال صَارىَ المْسَِيحُ إ َّ قديما: »قاَلتَِ الن

�له والبشرية، فإنه عوِضا عن ذلك يستخدم  ]التوبة 30[، وعندما يحدد القرآن العلاقة بين ال�

�له، ويشير إلينا نحن باعتبارنا الخلق. ومثل هذه  مصطلحات مثل »الخالق« عند الإشارة إلى ال�

�له، وما هو غير ذلك  -  ال� بين من هو  بوضوح  للالتباس، وتميز  تترك مجالا  لا  المصطلحات 

�له. ومثل هذا الاستخدام الدقيق للغة يظهر حكمة صاحب الرسالة  أي كل شيء آخر غير ال�

وبصيرته للحالة البشرية. فخالقنا محيط بالأفكار الداخلية للإنسان: »ولَقَدَْ خلَقَْناَ الْإِنسْاَنَ ونَعَلْمَُ ماَ 

يد« ]ق 16[ توُسَْوسُِ بهِِ نفَْسهُُ ۖ ونََحنُْ أَقرْبَُ إِليَهِْ منِْ حَبلِْ الوْرَِ

صفاء التوحيد عبر العصور

وضعت أسس العقيدة الإسلامية خلال حياة النبي محمد صلى الله عليه وسلم، وتمثل الرسالة المعطاة لمحمد 

أَكْملَتُْ �لكَمُْ ديِنكَمُْ  يقة حياة البشر كي يعيشوا بها: »اليْوَمَْ  صلى الله عليه وسلم، وهي القرآن، ا�لكمال في طر

َّ فيِ مخَمْصََةٍ غيَرَْ متُجَاَنفٍِ لإِِثْمٍ  فإَِنَّ  وأََتمْمَْتُ علَيَكْمُْ نعِمْتَيِ ورَضَِيتُ �لكَمُُ الْإِسْلاَمَ ديِناً  فمَنَِ اضْطرُ

هَ غفَوُرٌ رحَِيمٌ« ]المائدة 3[، وإذا كان هناك شيء وصل إلى ا�لكمال  فإنه لا يمكن تحسينه  ّلَ ال

أكثر من ذلك، وبالتالي ليس هناك حاجة لإرسال أي رسل أو رسائل إضافية للبشرية.

وأفعال  )تعاليم  والسنة  القرآن  فإن  مبكر،  وقت  في  راسخ  عقائدي  أساس  وضع  جانب  إلى 

الرسول محمد صلى الله عليه وسلم( يحرمِّان على المؤمنين صراحة الإضافة إلى دين الإسلام. ويحذر القرآن البشر 



62

�������������� ثانيل الالفص: ���������

�له: من ابتداع عقيدة والادعاء أنها من ال�

هِ ليِشَْترَوُا بهِِ ثمَنَاً  ّلَ َّ يقَوُلوُنَ هَٰذاَ منِْ عنِدِْ ال َابَ بأَِيدْيِهمِْ ثمُ ذيِنَ يكَْتبُوُنَ الكْتِ َّ يَلٌْ للِ »فو

ا يكَْسِبوُنَ« ]البقرة 79[ َّ يلٌْ لهَمُْ ممِ َ ا كَتبَتَْ أَيدْيِهمِْ ووَ َّ يَلٌْ لهَمُْ ممِ قلَيِلاً فوَ

النبي محمد صلى الله عليه وسلم: »من كذبَ عليَ  بالدين. قال  العبث  البشرية من  ة تحذر  َّ السنُ فإن  وبالمثل، 

النار« ]48[ من  مقعدهَ  فليتبوأْ  متُعمداً 

عندما ندرس التاريخ، نجد أن التوحيد الإسلامي لم يحدث له أي تطور تاريخي في فترة تقرب 

من 1500 عام مرت منذ نزول القرآن على النبي محمد صلى الله عليه وسلم في أول الأمر. وقد تمسك المسلمون 

بنفس العقيدة حتى يومنا هذا مع رفض جميع الذين حاولوا إدخال شيء جديد في عقيدة 

يكون هذا الرفض على أساس محض بأنه ليس من تعاليم النبي محمد صلى الله عليه وسلم، فهذا هو  الإسلام، و

المقياس الذي التزم به علماء المسلمين منذ بداية الإسلام وأسست هذه المقاييس الصارمة في 

الدين منذ بزوغه، الأمر الذي يحافظ على نزاهة تعاليمه »مثل التوحيد«.

من المهم ملاحظة أنه مثلما هو الحال مع أي دين، نشأت طوائف وأفكار مبتدعة متنوعة عبر 

تيِ علَىَ ثلَاَثٍ  التاريخ الإسلامي. وتنبأ النبي محمد صلى الله عليه وسلم نفسه بأن هذا سيكون الحال: »وتَفَْترَقُِ أُمَّ

ا ملِةًَّ واَحِدةًَ - ماَ أَناَ علَيَهِْ وأََصْحاَبيِ« ]49[، وبرغم ذلك تتمثل  ارِ إِلَّ َّ همُْ فيِ الن ُّ وسََبعْيِنَ ملِةًَّ كلُ

ة، فإن المسلم الذي يعيش اليوم في القرن الحادي  َّ النقطة الرئيسية والهامة في أنه، بفضل السنُ

والعشرين قادر على تجنب كل الأفكار المبتدعة والبقاء على الفهم الصحيح والنقي للتوحيد كما 

فهمها الرسول محمد صلى الله عليه وسلم وأصحابه في القرن السابع.

 لماذا القرآن رحمة للعالمين؟

ية أنه وضع حدا لكل الالتباس المحيط بماهيته في القرن السابع  �له بالبشر من مظاهر رحمة ال�

بإنزال القرآن إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم. ولقد رأينا أن الموضوع الرئيسي في القرآن ا�لكريم يتمثل في 

َّ التباس حول  �له فريدٌ بائن عن خلقه، فليس ثم �له، فهو يعلمنا أن ال� الماهية التوحيدية الخالصة ل�

براهيم وموسى،  �له، ومن هم خلقه.  إن عيسى، مثل جميع الرسل قبله، من أمثال إ من هو ال�



63

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يقدم القرآن صورة واضحة لكل  �له. و ومثل الرسول محمد صلى الله عليه وسلم بعده، هو ببساطة خلق من خلق ال�

�له وعيسى التي يسهل استيعابها: من ال�

ماَ المْسَِيحُ عيِسىَ  َّ ا الْحقََّ  إِن هِ إِلَّ ّلَ َابِ لاَ تغَلْوُا فيِ ديِنكِمُْ ولَاَ تقَوُلوُا علَىَ ال »ياَ أَهلَْ الكْتِ

هِ ورَسُُلهِِ، ولَاَ  ّلَ يمََ ورَوُحٌ منِهُْ، فآَمنِوُا باِل هِ وكَلَمِتَهُُ أَلقْاَهاَ إِلىَٰ مرَْ ّلَ يمََ رسَُولُ ال بن مرَْ إ

هُ إِلَٰهٌ واَحِدٌ، سُبحْاَنهَُ أَنْ يكَوُنَ لهَُ ولَدٌَ، لهَُ ماَ  ّلَ ماَ ال َّ تقَوُلوُا ثلَاَثةٌَ، انتْهَوُا خيَرْاً �لكَمُْ، إِن

هِ وكَيِلاً« ]النساء 171[ ّلَ ٰ باِل
ماَواَتِ ومَاَ فيِ الْأَرْضِ وكََفىَ فيِ السَّ

يفضح قرونا من صنع الأساطير،  وهكذا، في إحدى الآيات القصيرة، يكشف القرآن ا�لكريم و

�له« بالمعنى الحرفي. بل  بن ال� �له، أو »إ يل الغموض لنا عن حقيقة عيسى. فعيسى ليس هو ال� ويز

هو إنسان ورسول ومسيح.

رأينا في الفصل السابق أن الثالوث هو نتاج التاريخ، فهو لم ينبع من الكتاب المقدس، �لكنه 

نتاج قرون من تطور شهدته تقاليد ا�لكنيسة. ولا يمكن للثالوثيين فتح كتابهم المقدس والإشارة 

�له يتمثل في ثلاثة أقانيم متشاركين في  �له وفكرة أن ال� إلى إصحاح واحد يشرح الطبيعة الثالوثية ل�

المساواة والأبدية؛ بل عوضا عن ذلك، يحتاج الثالوثيون إلى الاقتباس من عقائد من خارج 

يلة  فترة طو بعد  اللتين طورتا  الخلقيدونية،  والعقيدة  النيقية،  العقيدة  مثل  المقدس،  الكتاب 

الثالوثي عن  المفهوم  من حياة حواري )تلاميذ( عيسى ورحيلهم. وعلاوة على ذلك، فإن 

�له له قواسم مشتركة مع الوثنية تتجاوز رسالة التوحيد الخالصة التي بشر بها عيسى بنفسه في  ال�

العهد الجديد. وإذا كنا صادقين في سعينا إلى الحقيقة، فعلينا أن نضع تعاليم عيسى في مقدمة 

يا عن تلك التي جاء بها الإسلام؛ قد  معتقداتنا. وهذا يضعنا أمام رسالة لا تختلف جوهر

يكون هذا الاستنتاج صادما، �لكن لا يمكن إنكاره: فقد بشر عيسى بالتوحيد. 

يدنا أن نتفكر في وحيه ونتدبر  �له ير أحد فوائد هذا الوضوح العقائدي هو أنه يسهل التأمل، فال�

معانيه:

رَ أُولوُ الْأَلبْاَبِ« ]ص 29[  َّ روُا آياَتهِِ ولَيِتَذَكَ َّ ب َابٌ أَنزْلَنْاَهُ إِليَكَْ مبُاَركٌَ ليِدََّ »كتِ

يقوي علاقتنا مع خالقنا من  بمن هو خالقنا، و الذي يذكرنا  التأمل  المؤمن من هذا  يستفيد 



64

�������������� ثانيل الالفص: ���������

يدنا أن نعرفه، فإن القرآن يقدم وصفا أبسط وأسهل  �له ير خلال تقريبنا منه أكثر. وإذا كان ال�

�له. والآن، هذا لا يعني أنه لا توجد أية مفاهيم معقدة في الإسلام –  وأيسر منالا عن ماهية ال�

يع الميراث - و�لكن هذه المعرفة المتخصصة  بل يوجد، على سبيل المثال القوانين التي تنظم توز

يحتاجها فقط عدد قليل من الناس، وغير مرتبطة بخلاص المؤمن. وهذا عكس الوضع مع 

علماء  قلل  أيضا  و�لكن  وتناقضها،  الثالوث  ناحية تضارب طبيعة  ليس فقط من  الثالوثيين، 

يله إلى لغز مقدس لا يمكن استيعابه كاملا. لذلك، فإن  الدين المسيحيون من شأن المذهب بتحو

إجبارهم على الإيمان بشيء لا يمكن فهمه يجعلهم في وضع حرج، مما يخلق تشتتا بين القلب 

والعقل. فهل يمكن شخص بهذا الحال أن ينعم حقا بسلام؟ وبالمقارنة، فإن التوحيد، الركن 

الأسباب  أحد  هو  يستوعبه أي شخص. وهذا  أن  يمكن  الإسلام، شيء  أركان  الأول من 

العديدة التي تجعل معتنقي الإسلام يشعرون بالسلام الداخلي، فلا يمكن وجود علاقة سليمة 

مع الخالق إلا عندما نفهم من هو، ولا يمكن للمرء أن يعبد غريبا أو يعبد شيئا يتعارض مع 

العربية  للكلمة  الأساسية  المعاني  أحد  أن  للاهتمام  المثير  ومن  عبادة صحيحة.  العقلانية  كل 

يق  طر عن  السلام  »تحقيق  يعني  الإسلام  ففي جوهره،  »سلام«؛  الواقع  في  هو  »إسلام« 

�له: »أَلاَ  الخضوع لخالقنا«، ويصف القرآن هذا السلام الذي يشعر به المسلمون عندما يذكرون ال�

هِ تطَْمئَنُِّ القْلُوُبُ« ]الرعد 28[ ّلَ بذِكِرِْ ال



65

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الفصل الثالث

ين في الكتاب المقدس وصف عيسى والأنبياء الآخر

يرقى إلى ما هو أبعد  �له في ضوء الوحي، ومع ذلك فالوحي  ال� ركز الفصل السابق على ماهية 

يقة  من مجرد استبصار الغيب، فهو أيضا بمثابة دليل عملي ل�لكيفية التي نعيش بها حياتنا بطر

�له بها  يقة التي أرسل ال� �له عنها وتحقق أقصى فائدة للبشرية. وعندما يتعلق الأمر بالطر يرضى ال�

�له عليهم وسلم جميعا،  �له يرسل لنا أنبياءه، صلى ال� الوحي إلى البشرية على مر التاريخ، كان ال�

دائما لتوجيهنا، وهذا يبين لنا أن النبوة تلعب دورا هاما في الوحي، فلم يقتصر عمل الأنبياء على 

كونهم معلمين فقط، و�لكنهم عملوا أيضا كمثال عملي وروحاني علينا اتباعه من خلال تجسيد 

الرسالة والقيم التي نقلها النص الإلهي. ومن هذا المنظور، فإن الوحي الإلهي هو ما علينا فعله، 

وحياة الأنبياء هي ما توضح لنا كيفية فعله.



66

ثلثال الفصلا: كتاب المقدسلخرين في اآأنبياء اللوصف عيسى وا

مفهوم النبوة

النبوة هي مفهوم مشترك بين جميع الأديان الإبراهيمية الثلاثة، وقد خصصت أجزاء كبيرة 

من القرآن والكتاب المقدس لحياة الأنبياء، ففي القرآن توصف النبوة بمصطلحات نبيلة للغاية:

هَ واَليْوَمَْ الْآخِرَ وذَكَرََ  ّلَ ِمنَْ كاَنَ يرَجُْو ال هِ أُسْوةٌَ حَسنَةٌَ ل ّلَ »لقَدَْ كاَنَ �لكَمُْ فيِ رسَُولِ ال

هَ كَثيِراً« ]الأحزاب 21[ ّلَ ال

وكذلك يصف الكتاب المقدس النبوة بمصطلحات نبيلة للغاية:

بِّ إِلهَكِمُْ فتَأَْمنَوُا. آمنِوُا بأَِنبْيِاَئهِِ فتَفُْلحُِوا« ]أخبار الأيام الثان 20:20[ َّ »آمنِوُا باِلر

نهمُْ لمَْ يرَتْدَعِوُا« ]أخبار الأيام  ّ بةَِ، وَ�لكََِّ وْ َّ �لهُ أَنبْيِاَءَ ينُذْرِوُنهَمُْ وَيدَْعوُنهَمُْ للِت »وأََرْسَلَ ال�

الثان 19:24[

�له لا يعني فقط الإيمان به، و�لكنه يشمل أيضا الأعمال الصالحة وتجنب  إن إعادة الناس إلى ال�

�له أفضل البشر ليكونوا ممثلين له، فكان الأنبياء  ارتكاب الذنوب. ومن هذا المنطلق، اختار ال�

�له، ووضعوا المعايير التي ينبغي أن يمتثل لها  قدوة حسنة يقتدى بهم في القدسية والقرب من ال�

�له سلوكا حسنا،  المجتمع بأسره، لهذا كان من الضروري أن يسلك الأنبياء الذين اختارهم ال�

�له؛ يكرر يسوع  وأن يكونوا على خلق حتى يتمكنوا من النجاح في مهماتهم في دعوة الناس إلى ال�

أيضا هذا الشعور بوصوله إلى حد القول بأن الأعمال السيئة هي دليل على الأنبياء الدجالين:

همُْ منَِ  نَّ ُملْانِ، وَ�لكَِّ ِياَبَ الْح َبسِِينَ ث اليِنَ الذَّيِنَ يأَْتوُنَ إِليَكْمُْ لا جَّ »احِذْرَوُا الأَنبْيِاَءَ الدَّ

وكِْ عنِبٌَ، أَوْ منَِ  اخِلِ ذئِاَبٌ خاَطفِةٌَ! منِْ ثمِاَرهِمِْ تعَرْفِوُنهَمُْ. هلَْ يُجنْىَ منَِ الشَّ الدَّ

ُثمْرُِ ثمَرَاً  هاَ ت ديِئةَُ، فإَِنَّ َّ جَرةَُ الر ا الشَّ ُثمْرُِ ثمَرَاً جَيدِّاً. أَمَّ ّليِقِْ تيِنٌ؟ هكَذَاَ،كلُُّ شَجرَةٍَ جَيدِّةٍَ ت العْ

ديِئةَُ ثمَرَاً جَيدِّاً.  َّ ُُ الر جَرةَ َيدِّةَُ ثمَرَاً ردَيِئاً، ولَاَ الشَّ جَرةَُ الْج ُثمْرَِ الشَّ ُمكِْنُ أَنْ ت ردَيِئاً. لاَ ي

ارِ. إِذنَْ منِْ ثمِاَرهِمِْ تعَرْفِوُنهَمُْ«  َّ ُثمْرُِ ثمَرَاً جَيدِّاً، تقُْطعَُ وتَطُْرحَُ فيِ الن وكَلُُّ شَجرَةٍَ لاَ ت

]متى 7: 20-15[

ويمكننا أن نستنتج من ذلك أن كلا من القرآن والكتاب المقدس يعرفِّان الأنبياء باعتبارهم 



67

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�له، فيرسم القرآن والكتاب المقدس صورة نبيلة ومشرفة لمفهوم  ية إلى ال� مرسلين لتقريب البشر

�له هذه المثل العليا بأن يكونوا أفضل الناس  النبوة. لذلك، ينبغي أن نتوقع أن يجسد أنبياء ال�

�له. سلوكا، وأن تمثل لنا أخلاقهم وحياتهم مثالا عمليا لنتبعه لنتقرب إلى ال�

يوجد ا�لكثير من التداخل بين القرآن والكتاب المقدس عندما يتعلق الأمر بقصص الأنبياء،  و

حيث يتشاركان العديد من الأحداث والموضوعات المتشابهة؛ ومع ذلك، عندما يتعلق الأمر 

يا: بسلوك الأنبياء وأخلاقهم، يختلف الكتابان المقدسان اختلافا جذر

 قصص حياة الأنبياء في القرآن والكتاب المقدس

يسوع ولغة خطابه الحادة المزعومة

وتلاميذه  الغرباء  يسوع  فيها  يخاطب  التي  الأمثلة  من  العديد  على  المقدس  الكتاب  يحتوي 

للغاية. وفي هذا المثال، يزعمون أن يسوع دعا امرأة غير  �له بلغة حادة  ال� يين( وحتى  )الحوار

زمانه: في  إهانة كبيرة  يحمل  مصطلح  وهو  »بالكلبة«  يهودية 

متَْ إِليَهِْ صَارخِةًَ: »ارْحمَنْيِ ياَ سَيدُِّ،  واَحِي، قدَْ تقَدََّ َّ ِيةٌَ منِْ تلِكَْ الن ّ »فإَِذاَ امْرأََةٌ كَنعْاَن

َاءَ  فجَ بكِلَمِةٍَ.  يُجبِْهاَ  لمَْ  هُ  َّ �لكِن شَيطْاَنٌ«  يسَْكنُهُاَ  جِدّاً،  بةٌَ  معُذََّ بنتيِ  إ داَودَُ!  بن  إ ياَ 

»ماَ  فأََجاَبَ:  ورَاَءناَ!«  تصَرْخُُ  فهَيَِ  ا.  َّ عنَ »اصرْفِهْاَ  قاَئلِيِنَ:  علَيَهِْ  ونَ  ُلحُِّ ي تلَامَيِذهُُ 

بَتَْ إِليَهِْ،  ِيلَ!« وَ�لكِنَّ المْرَأَْةَ اقتْرَ الةَِّ، إِلىَ بيَتِْ إِسرْاَئ َّ إِلىَ الْخرِاَفِ الضَّ أُرْسِلتُْ إِلا

واَبِ أَنْ يؤُخْذََ خبُزُْ  وسََجدَتَْ لهَُ، وقَاَلتَْ: »أَعنِيِّ ياَ سَيدُِّ!« فأََجاَبَ: »ليَسَْ منَِ الصَّ

للِكْلِابَِ«« ]متى 26-22:15[ يطُْرحََ  وَ البْنَيِنَ 

ما يجعل هذا المثال أكثر سوءا هو أن المرأة كانت قادمة إلى يسوع بدافع اليأس طلبا للمساعدة، 

المقابل  في  �لكنها  داود«(،  »ابن  و  )»الرب«  الاحترام  شديدة  بألقاب  خاطبته  أنها  ورغم 

أن  يزعم  فقط، حيث  الغرباء  على  تقتصر  لا  الحادة  اللغة  أن هذه  ونجد  بالإساءة.  قوبلت 

يقة مماثلة. وفي هذا المثال، يزعم أن يسوع دعا بطرس  يين( بطر يسوع عامل تلاميذه )الحوار

»بالشيطان«:



68

ثلثال الفصلا: كتاب المقدسلخرين في اآأنبياء اللوصف عيسى وا

أَنتَْ عقَبَةٌَ  أَماَمِي ياَ شَيطْاَنُ!  لهَُ: »أغْربُْ منِْ  بطُْرسَُ وقَاَلَ  إِلىَ  »فاَلتْفَتََ يسَوُعُ 

اسِ!«« ]متى 23:16[ َّ الن بأُِموُرِ  بلَْ  �لهِ،  ال� بأُِموُرِ  لاَ  تفُكَرُِّ  كَ  َّ لأن أَماَمِي، 

يقة تخلو من الاحترام: حتى أنه تحدث عن أمه مريم المباركة بطر

كَ وإَِخْوتَكََ واَقفِوُنَ خاَرجِاً يطَْلبُوُنَ أَنْ  ينَ: »هاَ إِنَّ أُمَّ َاضرِِ »فقَاَلَ لهَُ واَحِدٌ منَِ الْح

ََّ أَشَارَ  ذيِ أَخبْرَهَُ: »منَْ هيَِ أُمِيّ؟ ومَنَْ همُْ إِخْوتَيِ؟« ثم َّ يكُلَمِّوُكَ!« فأََجاَبَ قاَئلِاً للِ

ِيدَهِِ إِلىَ تلَامَيِذهِِ، وقَاَلَ: »هؤَلُاءَِ همُْ أُمِيّ وإَِخْوتَيِ«« ]متى 49-47:12[ ب

ولعل الأسوأ على الإطلاق، أنه يزعم أن يسوع قد وصل إلى حد التجديف عند التحدث مع 

�له: ال�

يليِ، لمَاَ شَبقَْتنَيِ؟« أَيْ:  يليِ، إِ الثِةَِ صرَخََ يسَوُعُ بصَِوتٍْ عظَيِمٍ: »إِ َّ اعةَِ الث »ونََحوَْ السَّ

ِماَذاَ ترَكَْتنَيِ؟«« ]متى 46:27[ »إِلهيِ، إِلهيِ، ل

وفي المقابل، يختلف تصوير عيسى في القرآن اختلافا كبيرا، ففي القرآن أسلوبه في التحدث 

�له يتسم دائما بالاحترام: إلى أمه أو الغرباء أو إلى ال�

كُنتُْ  ماَ  أَينَْ  مبُاَركَاً  وجََعلَنَيِ  ا.  ًّ نبَيِ وجََعلَنَيِ  َابَ  الكْتِ آتاَنيَِ  هِ  ّلَ ال عبَدُْ  إِنيِّ  »قاَلَ 

ا«  ًّ اراً شَقيِ َّ ا بوِاَلدِتَيِ ولَمَْ يَجعْلَنْيِ جَب ًّ ا. وَبرَ ًّ ماَ دمُْتُ حَي واَلزكَّاَةِ  لاَةِ  وأََوْصَانيِ باِلصَّ

]32-30 ]مريم 

الذَّيِ  بعَضَْ  �لكَمُْ  ولَأُِبيَنَِّ  باِلْحكِْمةَِ  جِئتْكُمُْ  قدَْ  قاَلَ  باِلبْيَنِّاَتِ   
ٰ
عيِسىَ جاَءَ  ا  َّ »ولَمَ

]63 ]الزخرف  وأََطيِعوُنِ«  هَ  ّلَ ال قوُا  َّ فاَت فيِهِ   تَختْلَفِوُنَ 

منِْ  إِلَٰهيَنِْ  وأَُمِّيَ  خذِوُنيِ  اتَّ اسِ  َّ للِن ُلتَْ  ق أَأَنتَْ  يمََ  مرَْ بن  إ عيِسىَ  ياَ  هُ  ّلَ ال قاَلَ  »وإَِذْ 

ُلتْهُُ فقَدَْ  هِ  قاَلَ سُبحْاَنكََ ماَ يكَوُنُ ليِ أَنْ أَقوُلَ ماَ ليَسَْ ليِ بِحقٍَّ إِنْ كُنتُْ ق ّلَ دوُنِ ال

ُلتُْ  َّامُ الغْيُوُبِ؛ ماَ ق كَ أَنتَْ علَ َّ علَمِتْهَُ  تعَلْمَُ ماَ فيِ نفَْسيِ ولَاَ أَعلْمَُ ماَ فيِ نفَْسِكَ  إِن

َّكمُْ وكَُنتُْ علَيَْهمِْ شهَيِداً ماَ دمُْتُ  َب رَبيِّ ورَ هَ  ّلَ ال أَنِ اعْبدُوُا  بهِِ  أَمرَْتنَيِ  ا ماَ  إِلَّ لهَمُْ 

 كلُِّ شيَْءٍ شهَيِدٌ« ]المائدة 
ٰ
قيِبَ علَيَْهمِْ وأََنتَْ علَىَ َّ يتْنَيِ كُنتَْ أَنتَْ الر َّ ا توَفَ َّ فيِهمِْ  فلَمَ



69

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

]117-116

هارون والعجل الذهبي

يشوه الكتاب المقدس صورة هارون من خلال اتهامه بارتكاب أبشع الخطايا ألا وهي عبادة 

الأصنام:

»فنَزَعَوُهاَ منِْ آذاَنهِمِْ، وجَاَءوُا بهِاَ إِليَهِْ. فأََخذَهَاَ منِْهمُْ وصَهَرَهَاَ وصََاغَ عِجلْاً. عنِدْئَذٍِ 

َّتيِ أَخْرجََتكَْ منِْ ديِاَرِ مصِرَْ« ]الخروج: 4-3:32[ ِيلُ ال قاَلوُا: »هذَهِِ آلهِتَكَُ ياَ إِسرْاَئ

وهذا انتهاك لأهم وصية من الوصايا العشر: » لايكن لك آلهة أخرى سواي« فالتوحيد هو 

�له موسى وهارون بنقلها إلى بني إسرائيل؛ لذا من وجهة النظر  أساس الرسالة التي كلف ال�

�له أصاب بني  �له في أبسط مهامه، ثم ي�خبرنا الكتاب المقدس أن ال� هذه  فقد فشل أحد أنبياء ال�

إسرائيل الذين عبدوا صنم العجل الذهبي بوباء:

العْجِلِْ الذَّيِ صَنعَهَُ هرَوُنُ«  لهَمُْ علَىَ عبِاَدةَِ  بَأَِ عقِاَباً  عبَْ بالوْ بُّ الشَّ َّ »وضَرَبََ الر

]35:32 ]الخروج 

ومع ذلك نجا هارون من هذا العقاب على الرغم من أنه هو الشخص الذي صنع الصنم، 

�له أكثر من البشر العاديين بسبب المعرفة  أليس من المفترض أن يتحمل الأنبياء المسئولية أمام ال�

الأكبر التي يحظون بها، وكبر حجم مسئوليتهم؟ فانطلاقا من هذا المنظور كان من المفترض 

�له، وذلك لأنه كان المحرضِّ الرئيسي وهو من شجع الشعب  أن يكون هارون أول من يعاقبه ال�

أنه عندما واجه هارون موسى  الأمور سوءا هو  يزيد  الذي صنعه، وما  الصنم  ليعبد  ودعمه 

بالحقيقة لم يكن نادما على الإطلاق بل أيضا قدم الحجج والأعذار:

عبِْ«  الشَّ هذَاَ  شرََّ  تعَرْفُِ  كَ  َّ إِن سَيدِّيِ.  غضََبُ  يَحتْدَمِْ  لاَ  هاَروُنُ:  »فأََجاَبَ   

]22:32 ]الخروج 

يقة مختلفة تماما، فنرى في القصة المذكورة  وعلى العكس، ذكرت هذه القصة في القرآن بطر

في القرآن أن هارون بريء من ارتكاب كبيرة عبادة الأصنام، بل كان في الحقيقة يأمر بني 



70

ثلثال الفصلا: كتاب المقدسلخرين في اآأنبياء اللوصف عيسى وا

إسرائيل ألا يعبدوا العجل الذهبي:

بعِوُنيِ  َّ حْمَٰنُ فاَت َّ َّكمُُ الر َب ماَ فتُنِتْمُْ بهِِ  وإَِنَّ ر َّ »ولَقَدَْ قاَلَ لهَمُْ هاَروُنُ منِْ قبَلُْ ياَ قوَمِْ إِن

« ]طه 90-
ٰ
 يرَجِْعَ إِليَنْاَ موُسىَ

ٰ
ى َّ وأََطيِعوُا أَمْريِ، قاَلوُا لنَْ نبَرْحََ علَيَهِْ عاَكِفيِنَ حَت

]91

و�لكن هارون رجل واحد فقط، ودون موسى فإنه لم يكن في موقف يسمح له جسديا بردع 

عدد كبير مثل هذا عن عبادة العجل الصنم )لم يحدد القرآن عددا و�لكن ذكر الكتاب المقدس 

إلى أن  القرآن  إلى ذلك يشير  الواقعة(، وبالإضافة  ثلاثة آلاف شخص في  وجود أكثر من 

النبي هارون لم يكن هو من صنع العجل الذهبي، بل صنعه شخص آخر اسمه السامري: »قاَلَ 

سُولِ فنَبَذَْتهُاَ  َّ فمَاَ خَطْبكَُ ياَ سَامرِيِّ،ُ قاَلَ بصَرُتُْ بمِاَ لمَْ يبَصْرُوُا بهِِ فقَبَضَْتُ قبَضَْةً منِْ أَثرَِ الر

يقة تليق  لتَْ ليِ نفَْسيِ« ]طه 95-96[، وهنا لا يمثل الدليل القرآني هارون بطر َّ وكَذََٰلكَِ سَو

�له فقط، بل يخلو أيضا من جميع التضاربات الموجودة في روايات الكتاب المقدس. بنبي ال�

داود واتهامه بالزنا

يروي الكتاب المقدس قصة عن داود يصدر فيها حكما بشأن قضية تشمل نزاعا بين طرفين، 

وبعد إصداره الحكم اتهُمِ داود بارتكابه خطايا شنيعة:

بُّ ناَثاَنَ إِلىَ داوَدَُ. وعَنِدْمَاَ وفَدََ علَيَهِْ قاَلَ لهَُ: »عاَشَ رجَلُانَِ فيِ مدَيِنةٍَ  َّ »وأََرْسَلَ الر

بقَرٍَ وغَنَمٍَ كَثيِرةًَ.  الغْنَيُِّ يمَتْلَكُِ قطُْعاَنَ  فقَيِرٌ. وكَاَنَ  واَحِدةٍَ، أَحدَهُمُاَ ثرَيٌِّ واَلآخرَُ 

ا الفْقَيِرُ فلَمَْ يكَنُْ لهَُ سِوىَ نعَجْةٍَ واَحِدةٍَ صَغيِرةٍَ، اشْترَاَهاَ ورَعَاَهاَ فكََبرُتَْ معَهَُ  وأََمَّ

هاَ ابنتهُُ.  ا يأَْكلُُ وتَشَرْبَُ منِْ كأْسِهِ وتَنَاَمُ فيِ حِضْنهِِ كأََنَّ َّ ومَعََ أبنائهِِ، تأَْكلُُ مم

جلُِ الغْنَيِِّ، فاَمْتنَعََ أَنْ يذَْبَحَ منِْ غنَمَهِِ ومَنِْ بقَرَهِِ ليِعُدَِّ طَعاَماً  َّ َّ نزَلََ ضَيفٌْ علَىَ الر »ثمُ

أَهاَ لهَُ«  َّ لضَِيفْهِِ، بلَْ سَطاَ علَىَ نعَجْةَِ الفْقَيِرِ وهَيَ

 ّ إنَّ  ، بُّ َّ الر هوَُ  لناثان: »حيٌَّ  عندئذ احتدم غضب داود على الرجل الغني وقال 

هُ ارْتكََبَ  َّ بعَةََ أَضْعاَفٍ لأَن جلُِ الفْقَيِرِ أَرْ َّ َانيَِ يسَْتوَجِْبُ المْوَتَْ، وعَلَيَهِْ أَنْ يرَدَُّ للِر الْج



71

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

نبَْ ولَمَْ يشُْفقِْ« هذَاَ الذَّ

لقَدَِ  ِيلَ:  إِسرْاَئ إِلهَُ  بُّ  َّ الر يقَوُلهُُ  ماَ  وهَذَاَ  جلُُ!  َّ الر هوَُ  »أَنتَْ  لدِاَودَُ:  ناَثاَنُ  فقَاَلَ 

بيَتَْ  ووَهَبَتْكَُ  شَاولَُ،  قبَضَْةِ  منِْ  وأََنقْذَْتكَُ  ِيلَ  إِسرْاَئ علَىَ  ملَكِاً  لتِكَوُنَ  اختْرَتْكَُ 

ِيلَ وَيهَوُذاَ. ولَوَْ كاَنَ ذلَكَِ قلَيِلاً لوَهَبَتْكَُ  َّيتْكَُ علَىَ بنَيِ إِسرْاَئ سَيدِّكَِ وزَوَْجاَتهِِ، ووَلَ

ا الْحثِيَِّّ بسِيَفِْ  َّ ي بِّ لتِقَْترَفَِ الشرَّّ أَماَمهَ؟ُ قتَلَتَْ أُورِ َّ يدَ. فلَمِاَذاَ احْتقَرَتَْ كلَامََ الر المْزَِ

الثاني 9-1:12[ ]صموئيل  إمْرأََتهَُ«  جْتَ  وتَزَوََّ ِييِّنَ  ون العْمَُّ

ترتبط هذه الخطايا بقصة سابقة يقال فيها أن داود قد ارتكب أعمال الزنا والقتل:

ى علَىَ سَطْحِ قصَرْهِِ،  َّ َمشَ يتَ يرهِِ وأََخذََ  »وفَيِ إِحدْىَ الأُمْسِياَتِ نهَضََ داَودُُ عنَْ سرَِ

فأََبلْغَهَُ  عنَْهاَ.  ى  َّ يتَحَرَ منَْ  داَودُُ  فأََرْسَلَ   . تسَْتحَِمُّ اذٍ  أَخَّ جمَاَلٍ  ذاَتَ  إمْرأََةً  فشَاَهدََ 

يسَْتدَْعيِهاَ.  داَودُُ  فبَعَثََ  الْحثِيِِّّ«،  ا  َّ ي أُورِ زوَْجةَُ  أَليِعاَمَ  بنِتُْ  بثَشْبَعَُ  أَحدَهُمُْ: »هذَهِِ 

بيَتْهِاَ.  إِلىَ  َّ رجََعتَْ  ثمُ طَمْثهِاَ،  رتَْ منِْ  تطَهََّ قدَْ  إِذْ كاَنتَْ  وضََاجَعهَاَ  إِليَهِْ  فأََقبْلَتَْ 

باَحِ كَتبََ داَودُُ رسَِالةًَ إِلىَ  وحَمَلَتَِ المْرَأَْةُ فأََرْسَلتَْ تبُلَغُِّ داَودَُ بذِلَكَِ... وفَيِ الصَّ

ا فيِ الْخطُوُطِ الأُولىَ حَيثُْ  َّ ي فيِهاَ: »إجْعلَوُا أُورِ ا، جاَءَ  َّ ي يوُآبَ، بعَثََ بهِاَ معََ أُورِ

َّ ترَاَجَعوُا منِْ ورَاَئهِِ ليِلَقْىَ حَتفْهَُ... وعَنِدْمَاَ علَمِتَْ زوَْجةَُ  رسُِ،ثم َّ ينَشْبُُ القْتِاَلُ الش

ا أَنَّ زوَْجَهاَ قدَْ قتُلَِ ناَحَتْ علَيَهِْ« ]صموئيل الثاني 26-2:11[ َّ ي أُورِ

وربما  زوجها،  قتل  بطفله  حملها  داود  اكتشف  وعندما  متزوجة  كانت  بثشبع  أن  واتضح 

�له أصاب الطفل المولود من علاقة الزنا هذه بمرض قاتل: »وَ�لكَِنْ  ال� الأغرب ما زعم أن 

يمَوُت.ُ«  لكََ  المْوَلْوُدَ  الإبن  فإَِنَّ  الأَمْرِ،  هذَاَ  اءِ  جرََّ منِْ  يشَْمتَوُنَ  بِّ  َّ الر أَعدْاَءَ  جَعلَتَْ  َّكَ  لأَن

]صموئيل الثاني 14:12[، ويتعارض ذلك مع مبادئ العدل الأساسية الواردة في الكتاب 

يقُْتلَُ الأبناء بدَلَاً منَِ الآباَءِ، فكَلُُّ إِنسْاَنٍ  المقدس: »لاَ يقُْتلَُ الآباَءُ عوِضَاً عنَِ الأبناء، ولَاَ 

لُ وزِْرَ نفَْسِهِ« ]التثنية 16:24[، بالتالي وفقا لشريعة العهد القديم، فإن داود وبثشبع هما  يتَحَمََّ

من استحقا الموت بسبب خطاياهم وليس ابنهما؛ هذه القصص لا تنعكس على داود بشكل 

�له أيضا على أنه ظالم. سيئ وحسب، بل تصور ال�



72

ثلثال الفصلا: كتاب المقدسلخرين في اآأنبياء اللوصف عيسى وا

دعونا نقارن بين روايات الكتاب المقدس والقرآن، فالقرآن أيضا يروي قصة عن داود يصدر 

فيها حكما بشأن قضية متعلقة بنزاع بين طرفين: 

 داَووُدَ ففَزَعَِ منِْهمُْ  قاَلوُا 
ٰ
روُا المْحِرْاَبَ إِذْ دخَلَوُا علَىَ َّ »وهَلَْ أَتاَكَ نبَأَُ الْخصَمِْ إِذْ تسَوَ

 بعَضٍْ فاَحكْمُْ بيَنْنَاَ باِلْحقَِّ ولَاَ تشُْططِْ واَهدْنِاَ 
ٰ
بعَضُْناَ علَىَ لاَ تَخفَْ خَصْماَنِ بغَىَٰ 

فقَاَلَ  واَحِدةٌَ  نعَجْةٌَ  ولَيَِ  نعَجْةًَ  تسِْعٌ وتَسِْعوُنَ  لهَُ  إِنَّ هَٰذاَ أَخِي  الصرِّاَطِ  سَواَءِ  إِلىَٰ 

نيِ فيِ الْخطِاَبِ قاَلَ لقَدَْ ظَلمَكََ بسِؤُاَلِ نعَجَْتكَِ إِلىَٰ نعِاَجِهِ  وإَِنَّ كَثيِراً  أَكْفلِنْيِهاَ وعَزََّ

َاتِ وقَلَيِلٌ ماَ  الِح ا الذَّيِنَ آمنَوُا وعَمَلِوُا الصَّ  بعَضٍْ إِلَّ
ٰ
ليَبَغْيِ بعَضْهُمُْ علَىَ ُلطَاَءِ  منَِ الْخ

همُْ« ]ص 24-21[

�له بسبب ارتكابه خطأ في الحكم على النزاع الماثل أمامه،  و�لكن في القرآن، يتوب داود إلى ال�

�له ليختبر عدل داود  وت�خبرنا روايات القرآن أن الطرفين المتنازعين ما هما إلا م�لكين بعثهم ال�

في الحكم بينهما:

هُ وخَرََّ راَكِعاً وأََناَبَ، فغَفَرَنْاَ لهَُ ذَٰلكَِ وإَِنَّ لهَُ  َّ َب اهُ فاَسْتغَفْرََ ر َّ ماَ فتَنَ َّ »وظََنَّ داَووُدُ أَن

 وحَُسْنَ مآَبٍ« ]ص 25-24[
ٰ
ُلفْىَ عنِدْنَاَ لزَ

كان داود متسرعا للغاية في الحكم على القضية، فأصدر حكمه دون سماع طرفي النزاع، وعندما 

لاحظ داود ذلك تاب فورا، ولم يذكر أي من الزنا والقتل، مما يعني أن القرآن يبرئ داود من 

هذا الاتهام. بالتالي، نجد روايات القرآن متسقة: تم تصوير داود باعتباره نبيا شاكرا لكل ما 

�له عليه به، ولم يذكر القرآن ما يفيد ارتكاب داود أيا من الكبائر، وما حدث هو العكس،  من ال�

�له شخصيا  فقد ظهر سلوكه الصالح في القرآن، وهذا هو السلوك الذي نتوقعه من شخص اختاره ال�

ليقود إسرائيل، وليس رجلا أنانيا استعبدته شهواته الوضيعة مثلما يدعي الكتاب المقدس.

نوح واتهامه بالسكر

ي�خبرنا الكتاب المقدس أن أول الأشياء التي فعلها نوح بعد الطوفان ا�لكبير كانت زراعة ا�لكروم 

والدخول في حالة من السكر الواضح:



73

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

داَخِلَ  ى  َّ وتَعَرَ فسَكَرَِ  َمرِْ  الْخ منَِ  وشَرَبَِ  كرَمْاً،  وغَرَسََ  باِلفْلَاحةَِ  نوُحٌ  »واَشْتغَلََ 

]21-20:9 ]التكوين  خَيمْتَهِِ« 

يحاول النص أعلاه أن يحملنا إلى تصديق أن هذا هو نفس النبي العظيم الذي امتلك الإرادة 

يا  لبناء سفينة كاملة بيديه. إضافة إلى ذلك بعد ادعاء أن نوحا كان مستلقيا على الأرض عار

وسكرانا، يستمر الكتاب المقدس في إخبارنا بأن ابنه الأصغر – حام – مشى فوقه: »فشَاَهدََ 

ذيَنِْ كاَناَ خاَرجِاً« ]التكوين 22:9[.  َّ يَهِْ الل ِيهِ، فخَرَجََ وأََخبْرََ أَخَو ِييِّنَ عرُْيَ أَب أَبوُ ا�لكَْنعْاَن حاَمٌ 

يه الأكبر سنا على الفور وأتوا إلى نوح ليغطوا عريه، وعندما استيقظ نوح شرع  أخبر حام أخو

غيِرُ ]حام[  الصَّ بنهُ  إ بهِِ  في لعن كنعان ابن حام: »وعَنِدْمَاَ أَفاَقَ نوُحٌ منِْ سُكرْهِِ وعَلَمَِ ماَ فعَلَهَُ 

العْبَيِدِ لإِخْوتَهِِ« ]التكوين 24:9[؛ ويبدو أن جريمة  قاَلَ: ليِكَنُْ كَنعْاَنُ ملَعْوُناً، ولَيْكَنُْ عبَدَْ 

يه الأكبر سنا عن حالة والدهم، وحتى لو افترضنا أن حام قد  حام الوحيدة هي أنه أخبر أخو

ارتكب خطيئة، ويبدو أن نوحا كان غاضبا منه غضبا شديدا، فلا يستطيع المرء أن يمنع نفسه 

من التساؤل عن تصرف نوح، فحتى لو كان ثم مبرر للعنه، فسيكون الأمر منطقيا وعادلا 

أكثر إذا لعن نوح حاما بدلا من ابن حام كنعان، وهو حفيد نوح الذي كان طرفا بريئا؟

أما القرآن، فإنه يرسم صورة مختلفة اختلافا شديدا عن نوح، حيث يصوره القرآن على أنه 

السلوك: قويم  رجل 

ماَ  َّ ا فرِاَراً، وإَِنيِّ كلُ »قاَلَ ربَِّ إِنيِّ دعَوَتُْ قوَمِْي ليَلْاً ونَهَاَراً، فلَمَْ يزَدِْهمُْ دعُاَئيِ إِلَّ

وا واَسْتكَْبرَوُا  ِياَبهَمُْ وأََصرَُّ دعَوَتْهُمُْ لتِغَفْرَِ لهَمُْ جَعلَوُا أَصَابعِهَمُْ فيِ آذاَنهِمِْ واَسْتغَشْوَاْ ث

َاراً« ]نوح7:5 [ اسْتكِْب

أنذر نوح قومه ليلا ونهارا، معلنا عن رسالته للناس، وتحدث إليهم أفرادا وجماعات، ومع ذلك 

�له لمدة تسعمائة وخمسين  لم يصدقوا كلامه، ماعدا عدد قليل منهم. كما دعا نوح قومه ليؤمنوا بال�

وفاَنُ  الطُّ عاَماً فأََخذَهَمُُ  ا خمَسِْينَ  إِلَّ فلَبَثَِ فيِهمِْ أَلفَْ سَنةٍَ  قوَمْهِِ  أَرْسَلنْاَ نوُحاً إِلىَٰ  عاما: »ولَقَدَْ 

ِموُنَ« ]العنكبوت 14[؛ فلا يمكن التصور أن رجلا بمثل هذا التهذيب، وهو الذي  وهَمُْ ظَال

صبر على شعبه المتمرد ووعظهم لمدة تسعمائة وخمسين عاما قد يفقد السيطرة على نفسه بسبب 



74

ثلثال الفصلا: كتاب المقدسلخرين في اآأنبياء اللوصف عيسى وا

دخوله في حالة سكر وعري بعد خروجه من السفينة بوقت قصير، غير أن هذا هو ما ذكره 

الكتاب المقدس. �لكن كيف كان التصوير القرآني لنوح عندما انحسر الماء وتوقفت السفينة؟ 

سأل عن ابنه الذي رفض ركوب السفينة:

بنهُ وكَاَنَ فيِ معَزْلٍِ ياَ بنُيََّ اركَْبْ  »وهَيَِ تَجرْيِ بهِمِْ فيِ موَجٍْ كاَلْجبِاَلِ ونَاَدىَٰ نوُحٌ إ

ينَ.  معَنَاَ ولَاَ تكَنُْ معََ الكْاَفرِِ

ا منَْ  هِ إِلَّ ّلَ قاَلَ سَآويِ إِلىَٰ جَبلٍَ يعَصِْمنُيِ منَِ المْاَءِ ۚ قاَلَ لاَ عاَصمَِ اليْوَمَْ منِْ أَمْرِ ال

رحَِمَ ۚ وحَاَلَ بيَنْهَمُاَ المْوَجُْ فكَاَنَ منَِ المْغُرْقَيِنَ. 

وقَيِلَ ياَ أَرْضُ ابلْعَيِ ماَءكَِ وَياَ سمَاَءُ أَقلْعِيِ وغَيِضَ المْاَءُ وقَضُيَِ الْأَمْرُ واَسْتوَتَْ 

بني منِْ  هُ فقَاَلَ ربَِّ إِنَّ إ َّ َب المِيِنَ ونَاَدىَٰ نوُحٌ ر علَىَ الْجوُديِِّ ۖ وقَيِلَ بعُدْاً للِقْوَمِْ الظَّ

َاكمِيِنَ« ]هود 45-42[ أَهلْيِ وإَِنَّ وعَدْكََ الْحقَُّ وأََنتَْ أَحكْمَُ الْح

مرة أخرى، لاحظ الاختلاف الشاسع بين وصف الكتاب المقدس لنوح بالسكر ولعنه لعائلته 

وبين ما يوضحه القرآن باهتمام نوح بعائلته، كما ي�خبرنا القرآن بأنه نبي عظيم وقائد للرجال و�لكنه 

�له بحزن على ابنه الذي هلك. أيضا أب توجه إلى ال�

أيوب وتجاديفه العديدة المزعومة

قصة أيوب في الكتاب المقدس هي إحدى القصص عن نبي يخضع لابتلاء عسير، حيث تبدأ 

�له أيوب مدحا شديدا لاستقامته، فقال الرب للشيطان: »هلَْ راَقبَتَْ عبَدْيِ  القصة بمدح ال�

رِّ« ]أيوب  َّ �لهَ وَيَحيِدُ عنَِ الش قيِ ال� َّ هُ لاَ نظَيِرَ لهَُ فيِ الأَرْضِ، فهَوَُ رجَلٌُ كاَملٌِ صَالِحٌ يت َّ ُّوبَ، فإَِن أَي

�له مشيرا إلى أن السبب الوحيد لصلاح أيوب هو أنه يتمتع  يواصل الشيطان تحديه ل� 8:1[ و

�له أن يختبر أيوب  بحياة مرفهة مع عائلته ا�لكبيرة، وثروته الوافرة. ويتنبأ الشيطان أنه إذا كان ل�

وتَمَسَُّ  إِليَهِْ  يدَكََ  تمَدُُّ  »وَ�لكَِنْ حاَلمَاَ  �له«:  ال� على  أيوب حينها »سيسخط  فإن  »بشكل صحيح« 

�له للشيطان باختبار أيوب  هُ فيِ وجَْهكَِ يُجدَِّفُ علَيَكَْ« ]أيوب 4:2[ ويسمح ال� َّ عظَْمهَُ ولَحَمْهَُ فإَِن

يطْاَنِ: »هاَ أَناَ أُسَلمِّهُُ إِليَكَْ، وَ�لكَِنِ احْفظَْ نفَْسهَُ««  بُّ للشَّ َّ من خلال ابتلائه في صحته: »فقَاَلَ الر



75

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

]أيوب6:2[. فشل أيوب في البقاء صابرا بمجرد بدء الابتلاءات شاكيا من حالته المؤسفة حتى 

�له عدة مرات: أنه وصل إلى حد التجديف على ال�

ِماَذاَ تُخاَصِمنُيِ؟  أَيَحلْوُ لكََ أَنْ تظَْلمَِ وتَنَبْذَِ عمَلََ يدَكَِ،  �لهِ: لاَ تسَْتذَْنبِنْيِ. فهَمِّْنيِ ل »قاَئلِاً لِ�

وتَُحبَذَِّ مشَوُرةََ الأَشرْاَر؟ِ« ]أيوب 3-2:10[

. هاَ إِنيِّ أَسْتغَيِثُ  �لهَ هوَُ الذَّيِ أَوْقعَنَيِ فيِ الْخطَأَِ وأََلقْىَ شِباَكهَُ علَيََّ »فاَعلْمَوُا إِذاً أَنَّ ال�

لمْ ولَاَ مُجيِبَ، وأََهتْفُِ عاَليِاً ولَيَسَْ منِْ منُصِْفٍ« ]أيوب 7-6:19[ منَِ الظُّ

رَ لِحقَِّي«« ]أيوب 5:34[ َّ �لهَ قدَْ تنَكَ ، وَ�لكَِنَّ ال� ُّوبُ: »إِنيِّ باَرُّ »يقَوُلُ أَي

�لهِ« ]أيوب 9:34[ هُ يقَوُلُ ]أيوب[: لاَ ينَتْفَعُِ الإِنسْاَنُ شَيئْاً منِْ إِرْضَاءِ ال� َّ »لأَن

�له بعد سماعه خطبته المسهبة  قيل لنا أن رجلا يسمى »أليهو« غضب من تجديف أيوب على ال�

العنيفة:

هُ كاَنَ مقُْتنَعِاً ببِرَاَءةَِ نفَْسِهِ. غيَرَْ أَنَّ  َّ ُّوبَ، لأَن دِّ علَىَ أَي َّ »فكََفَّ هؤَلُاءَِ الرجِّاَلُ عنَِ الر

هُ ظَنَّ  َّ ُّوبَ، لأَن ، منِْ عشَِيرةَِ راَمٍ، إحْتدَمََ علَىَ أَي غضََبَ أَليِهوُ بنِْ برَخَْئيِلَ البْوُزيِِّ

�لهِ« ]أيوب 2-1:32[ َّ منَِ ال� نفَْسهَُ أَبرَ

، أَنصِْتْ  َّ فأََصْغِ إِليََّ طلب أليهو من أيوب أن يستمع إليه لعله يمنحه بعضا من حكمته: »وإَِلا

الْحكِْمةََ« ]أيوب 33:33[ فأَُعلَمِّكََ 

كان أليهو صريحا مع أيوب؛ اتهمه بالتكلم بجهل وبنقص حكمته وبإظهاره لسلوك رجل آثم:

ُّوبَ  »إِنَّ ذوَيِ الفْهَْمِ يعُلْنِوُنَ، واَلْحكَُماَءَ الذَّيِنَ ينُصِْتوُنَ إِلىَ كلَامَِي يقَوُلوُنَ ليِ: إِنَّ  أَي

هُ  َّ ُمتْحََنُ أَقسْىَ امْتحِاَنٍ، لأَن ُّوبَ ي عقَّلٌِ. ياَ ليَتَْ أَي َّ مُ بِجهَْلٍ، وكَلَامَهُُ يفَْتقَرُِ إِلىَ الت َّ يتَكَلَ

ِّقُ بيَنْنَاَ  أَضَافَ إِلىَ خَطيِئتَهِِ عصِْياَناً، إِذْ يصَُف هُ  َّ رِّ. �لكَِن َّ أَجاَبَ كَماَ يُجيِبُ أَهلُْ الش

�لهِ!« ]أيوب37-34:34[ باِحْتقِاَرٍ، مثُرَثْرِاً بأَِقوْاَلٍ ضِدَّ ال�

أخذ أليهو، بعد أن وبخ أيوب، في منحه البصيرة الصحيحة الخاصة بحالته:

�لهِ، وتَسَْأَلُ:  ي أَماَمَ ال� َّ تقَوُلُ: إِنَّ هذَاَ حَقِّ »وقَاَلَ أَليِهوُ أَيضْاً: »أَتَحسِْبُ هذَاَ عدَْلا؟ًثم



76

ثلثال الفصلا: كتاب المقدسلخرين في اآأنبياء اللوصف عيسى وا

ةُ منَفْعَةٍَ ليِ؟ هلَْ أَكُونُ فيِ حاَلٍ أَفضَْلَ لوَْ لمَْ أُخْطئِ؟ْ  سَأُجِيبكَُ أَنتَْ وأََصْدقِاَءكََ  َّ أَي

معَكََ« ]4-1:35[

�له تدخل في نهاية المطاف فتاب أيوب عن خطاياه،  ويستمر الكتاب المقدس في إخبارنا أن ال�

يقة رواية القصة مشكلة كبيرة لعدة أسباب: �له له واستعاد صحته بالكامل. هنا، تمثل طر وغفر ال�

أولا: يصف الكتاب المقدس أيوب بأنه رجل صالح وأنه »كامل صالح«. من السهل للغاية أن 

�له عندما تكون الأمور جيدة، و�لكن الطاعة الحقيقية هي الرضا عنه عندما  تكون راضيا عن ال�

�له والبقاء ثابتا أمام الابتلاءات هي علامة  لا يملك المرء شيئا، كما أن إظهار الامتنان إلى ال�

على الإيمان القوي. إذاً، من خلال وجهة النظر هذه، ألم يتمكن الشيطان فعليا »من هزيمة« 

�له  �له عندما توقع أن يلعنه أيوب، وبهذا ألم يثبتُْ تجديف أيوب على ال� �له - تحدى الشيطان ال� ال�

بأن الشيطان كان محقا ؟

الأمور  في  ا كأيوبَ أن يظهر حكمة أكثر  َّ نبي لم يكن  الذي  أليهو  للشاب  يمكن  ثانيا: كيف 

في  يوجد »نظير  لا  أنه  المقدس نص على  الكتاب  أن  ر  وتذكَّ �له؟  ل� أنبياء  نبي من  الدينية من 

ية عن وضع أيوب أفضل من  الأرض« مثل أيوب، ومع ذلك يبدو أن هذا الشاب لديه رؤ

نفسه. أيوب 

يحل القرآن كل تلك التناقضات والمسائل في آيات قليلة، فبدلا من أن يشكو أيوب وضعه 

يلوم  بل  �له  ال� على  يجدف  لا  أيوب  أن  أدناه  ولاحظ  ليساعده،  �له  ال� دعا  آخرين  لأشخاص 

ِنصُْبٍ وعَذَاَبٍ«  يطْاَنُ ب نيَِ الشَّ هُ أَنيِّ مسََّ َّ َب ُّوبَ إِذْ ناَدىَٰ ر الشيطان على معاناته: »واَذكْرُْ عبَدْنَاَ أَي

يضه عن كل شيء أخذه الشيطان منه: يمان أيوب الراسخ بشفائه وتعو �له إ يكافئ ال� ]ص 41[، و

»اركُْضْ برِجِلْكَِ هَٰذاَ مغُتْسَلٌَ باَردٌِ وشَرَاَب، ووَهَبَنْاَ لهَُ أَهلْهَُ ومَثِلْهَمُْ معَهَمُْ رحَْمةًَ 

ا وذَكِرْىَٰ لأُِوليِ الْأَلبْاَبِ« ]ص 43-42[ َّ منِ

هُ  َّ إِن ا وجَدَْناَهُ صَابرِاً، نعِمَ العْبَدُْ  َّ �له على أيوب لصبره على مواجهة هذه الابتلاءات: »إِن أثنى ال�

ابٌ«      ]ص 44[. إن سلوك أيوب القويم في القرآن هو تماما ما نتوقعه من نبي من أنبياء  أَوَّ

�له. فضلا عن ذلك، تعلمنا درسا عظيما ألا وهو بغض النظر عن الابتلاءات التي نواجهها،  ال�



77

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

وبغض النظر عن مدى شدة المرض الذي ابتلينا به فينبغي علينا دائما أن نتحلى بالصبر لأنه في 

النهاية سيتم مكافأة الصالح�ين.

تحليل قصص الأنبياء

لقد رأينا أن كلا من القرآن والكتاب المقدس يرسمان صورا نبيلة ومبجلة للغاية عن مفهوم 

يقة تنسجم  النبوة، و�لكن بعد تحليل قصص الأنبياء فإن القرآن وحده هو الذي يقدمهم بطر

للنبوة، وعلى النقيض منها، يعرض الكتاب المقدس الأنبياء بمنظور سلبي  مع ذلك الوصف 

َّ حد لحجم الخطيئة التي هم على استعداد لارتكابها. وفيما يلي بعض الأسباب  للغاية، فليس ثم

التي تجعل الصورة السلبية التي رسمها الكتاب المقدس للأنبياء تمثل مشكلة:

11 المقدس نفسه. . الكتاب  النبوة كما هو مذكور في  الصورة تتعارض مع طبيعة وغاية 

تعني  نافي،   »navi«  ، المقدس  الكتاب  في  ية  العبر في  للنبي  المستخدمة  والكلمة 

»المتحدث الرسمي« التي تشدد على دور النبي كمتحدث. ولذلك، فإن فكرة ارتكاب 

مفهوم  مع  تتناقض  ذلك(  إلى  وما  والزنا  والقتل،  )الوثنية،  الخطايا  أسوأ  الأنبياء 

يل دعوته  النبوة، فكيف يمكن لنبي أن يكون متحدثا مؤثرا إن تمكن مجتمعه من تحو

�له لتنقلب ضده بالإشارة إلى أنه هو نفسه لا يستطيع حتى الاحتفاظ بأهم  إلى ال�

�له؟ ال� أوامر 

22 إلى . الطبيعة  القدوة، ونطمح بحكم  يق  نتعلم عن طر بشرية، نحن  باعتبارنا كائنات 

اتباع نماذج تلك القدوة؛ لذلك، فمن أجل الحث على التقوى، يجب أن تكون الأمثلة 

المطروحة أمامنا إيجابية، هذا يدركه من كان لديه أطفال. لذا، فتصوير الأنبياء على 

�له تكمن في  ال� ية، فمقصد  �له محل سخر ال� المقدس يجعل حكمة  هذا النحو في الكتاب 

�له. تقريبنا إليه، �لكن الأمثلة السيئة عن أنبيائه تحقق عكس ما قصده ال�

َابَ بكِلُِّ  يوضح الكتاب المقدس أن جميع نصوصه جيدة بالنسبة للتهذيب على الصلاح: »إِنَّ الكْتِ

يمِ وتَهَذْيِبِ الإِنسْاَنِ فيِ البْرِِّ« ]الثانية  قْوِ َّ علْيِمِ والوعظِ واَلت َّ �له؛ُ وهَوَُ مفُيِدٌ للِت ماَ فيِهِ، قدَْ أَوْحىَ بهِِ ال�



78

ثلثال الفصلا: كتاب المقدسلخرين في اآأنبياء اللوصف عيسى وا

تيموثاوس 16:3[؛ و�لكن ما هي الأخلاق التي يمكن أن تستمد من القصص المليئة بارتكاب 

�له؟ الأنبياء فعل عبادة الأصنام والقتل والزنا والتجديف على ال�

�له وحده هو المنزه عن الخطأ.  يرجى ملاحظة أن هذا لا يعني أن الأنبياء معصومون، لأن ال�

ومع ذلك، لا بد من التمييز بين فعل أخطاء عن حسن نية، وهي الأخطاء التي يقع فيها جميع 

البشر بما في ذلك الأنبياء، وبين ارتكاب أسوأ الخطايا كما صور الكتاب المقدس. وهذا هو أحد 

�له القرآن، وذلك من أجل الدفاع عن أنبيائه الصادقين ضد  الأسباب التي من أجلها أنزل ال�

الافتراءات والأكاذيب. وفي الفصل السابق، رأينا كيف أن القرآن يعيد التأكيد على ماهية 

�له المذكورة في الرسالة اللاهوتية الأصلية ليسوع. وفي هذا الفصل، قد رأينا كيف أن القرآن  ال�

يذهب إلى أبعد من ذلك من خلال عدم اقتصار تسليط الضوء على حياة يسوع، و�لكن أيضا 

على حياة الأنبياء العظام الآخرين في العهد القديم، مثل هارون وداود ونوح وأيوب. وبالتالي، 

فإن القرآن ا�لكريم يقدم إرشادات ممتازة لأولئك الذين يريدون أفضل الأمثلة للاتباع من أجل 

الفلاح في الآخرة: »لقدَْ كاَنَ فيِ قصََصهِمِْ عبِرْةٌَ لأُِّوليِ الْأَلبْاَبِ« ]يوسف 111[.



79

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الفصل الرابع

�له علاقة تكفير الخطايا بين الإنسان وال�

�له  ية على سبيل المثال شيءٌ لا يمكننا أن نفي ال� نحن مدينون با�لكثير إلى خالقنا، فنعمة الرؤ

ياها، فماذا  �له قد وهب نعما لا تعد ولا تحصى دون حتى أن نسأله إ حقه تجاهها. وإذا كان ال�

�له ومحبته ا�لكبيرتين لنا، وهذا هو السبب  ي�خبرنا هذا عن صفاته؟ تشهد عملية الخلق على رحمة ال�

�له ليس كمثله  �له، والتي يجب أن تنبع من شعور الحب والامتنان. وال� ل� الذي يفسر عبادتنا 

شيء، فلذلك تعبيراتنا عن الحب والامتنان تظل منقوصة، ونحن حتما مقصرون في عبادتنا 

ياه بسبب ذنوبنا.       إ

هل تتسع محبة خالقنا ورحمته لتشمل العفو عن ذنوبنا؟ هذا هو السؤال الرئيسي لهذا الفصل، 

وكما سنرى فإن الإسلام والمسيحية يقدمان إجابات متباينة للغاية بهذا الشأن. وقبل الدخول 

في تفاصيل تعاليم الإسلام وتعاليم المسيحية حول هذا الموضوع، دعونا نتفكر في النقطة الآتية: 

�له ورحمته دون أن نطلبهما، فكيف نُحرم منهما  إذا فكرنا في عملية الخلق نجد أننا استقبلنا محبة ال�



80

��� رابعل الالفص: ������������������������������������

�له لا يستلزم اعترافا بوجوده فحسب، بل يتضمن أيضا  حين نسألهما منه مباشرة؟ إن الإيمان بال�

�له هو في الحقيقة إحدى صور عدم الإيمان، وهذا  الاعتراف بصفاته، فإنكار أي من صفات ال�

هو السبب في وجوب الحذر الشديد عندما يتعلق الأمر بتكفير الخطايا، حيث أن فهمنا له 

�له في معرض المحبة والرحمة. تترتب عليه تداعيات خطيرة تتعلق بصفات ل�

�له في الإسلام هو الودود الرحيم ال�

�له خلق الإنسان في أحسن تقويم؛ فكل طفل يولد نقيا من أي ذنب »لقَدَْ  يعلمنا القرآن أن ال�

يمٍ« ]التين 4[؛ �لكن البشر معرضون لارتكاب أخطاء لأنهم غير  خلَقَْناَ الْإِنسْاَنَ فيِ أَحْسنَِ تقَْوِ

�له الإنسان لم  ياها. وعندما خلق ال� �له إ معصومين، وهذا نتيجة حتمية للإرادة الحرة التي وهبنا ال�

يكن يتوقع منا أن نكون ملائكة، لأنه كان لديه بالفعل عدد لا يحصى من الملائكة المثاليين في 

�له إلى الوجود شيئا مختلفا: مخلوقا له إرادة  امتثالهم له في تنفيذ أوامره. وفي خلق آدم، جلب ال�

�له قد علم أننا سنقع في الذنب  حرة، ويخضع له بمحض اختياره. وعليه فنحن نرتكب الذنوب وال�

حتى قبل أن يخلقنا. وفي الإسلام، على كل إنسان تحمل مسؤولية ذنبه طالما أنه وصل إلى 

ماَ يهَتْدَيِ لنِفَْسِهِ ومَنَْ ضَلَّ  َّ سن التمييز والإدراك العقلي، وأنه يتمتع بعقل سليم: »منَِ اهتْدَىَٰ فإَِن

 نبَعْثََ رسَُولاً« ]الإسراء 15[
ٰ
ى َّ َّا معُذَّبِيِنَ حَت ماَ يضَِلُّ علَيَْهاَ ولَاَ تزَرُِ واَزرِةٌَ وزِْرَ أُخْرىَٰ ومَاَ كنُ َّ فإَِن

وبعدم وجود شخص آخر يمثل لنا غطاء أمان لتحمل ذنوبنا عنا يعني أن المسلمين ينبغي عليهم 

المؤمن الحقيقي قوة لفعل ال�خير في  اللحد، مما يجعل  المهد إلى  السعي إلى تزكية أنفسهم من 

�له هما: »الودود« و »الرحيم«، وتتضح هاتان  المجتمع. وفي الإسلام يوجد اثنان من أسماء ال�

 
ٰ
�له إزاء ذنوبنا. وي�خبرنا القرآن: »قلُْ ياَ عبِاَديَِ الذَّيِنَ أَسرْفَوُا علَىَ الصفتان جليا في موقف ال�

مر 53[؛  ُّ حِيمُ« ]الز َّ هُ هوَُ الغْفَوُرُ الر َّ نوُبَ جمَيِعاً إِن هَ يغَفْرُِ الذُّ ّلَ هِ إِنَّ ال ّلَ أَنفْسُهِمِْ لاَ تقَْنطَوُا منِْ رحَْمةَِ ال

�له يرى الذنوب التي نرتكبها، �لكنه ينتظرنا أن نتوب إليه وعندما نفعل ذلك، يغفر لنا. وهذا  فال�

�لهُ على من  �له: التوبة والعودة الطوعية. وي�خبرنا النبي صلى الله عليه وسلم بقوله »يتوبُ ال� هو الجزء الذي يحبه ال�

تاب« ]50[.



81

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�له ورحمته على كل أشكال الحب والرحمة الأخرى، وهي تفوق  ال� في الإسلام، تتفوق محبة 

�له مستقل بذاته  ية والإنسانية  بما فيها محبة ورحمة الأم. فال� كل أشكال الحب والرحمة الدنيو

يتمتع بالاكتفاء الذاتي وا�لكمال، فلا يحتاج أو يتطلب أي شيء، �لكن محبة الأم ورحمتها يعتمد 

بالأساس على الحاجة الداخلية لها لأن تحب طفلها رغم عدم أنانيتها، فهذه المحبة تكملها، ومن 

�له ورحمته لا  خلال تضحياتها تشعر با�لكمال والإشباع الذاتي. وعلى عكس ذلك فإن محبة ال�

ينبعان من الحاجة أو الرغبة؛ ولذلك هو أنقى أشكال الحب والرحمة، لأنه لا يكسب شيئا على 

�لهُ أرحم بعبادهِ من هذه بولدهِا« ]51[. الإطلاق من محبته و رحمته، قال النبي محمد صلى الله عليه وسلم: »ال�

المفهوم اللاهوتي للصليب: لا دم، إذن لا مغفرة

وبالمقارنة، يعلمنا مدرسو اللاهوت المسيحي أن الخطيئة مثل الديَنْ الذي ينبغي سداده، ولا 

�له ببساطة: »لأَنَّ أُجْرةََ الْخطَيِئةَِ هيَِ المْوَتُْ« ]رومية 23:6[. فيصور اللهَ  يمكن أن يغفرها ال�

مِ. ولَاَ  يباً باِلدَّ يعةَُ توُصيِ بأَِنْ يتَطَهَرََّ كلُُّ شيَْءٍ تقَْرِ رِ َّ كشيء يشُترط لرحمته سفك الدم: »فاَلش

مِ!« ]العبرانيين 22:9[؛ وتعلم ا�لكنيسة أن هذا هو سبب إرسال يسوع  َّ بسِفَْكِ الدَّ غفُْراَنَ إِلا

�له،  للموت على الصليب؛ حيث تمثل حياته بلا خطيئة التضحية ا�لكبرى لاسترضاء غضب ال�

�له. وعلم اللاهوت الذي يدعم صلب  وغسل خطايا البشرية كلها، وتحقيق الصلح بيننا وبين ال�

المسيح يتمثل في أن الإنسان بطبيعته خطاء وأن هذا هو أحد عواقب أكل آدم من الشجرة 

�له بأن لا يأكل من الشجرة، دخلت الخطيئة إلى  المحرمة، ولذلك، عندما انتهك آدم أمر ال�

الإنسانية، وبقيت منذ ذلك الح�ين: »ولَهِذَاَ، فكََماَ دخَلَتَِ الْخطَيِئةَُ إِلىَ العْاَلمَِ علَىَ يدَِ إِنسْاَنٍ واَحِدٍ، 

أَخْطأَُوا«  همُْ جمَيِعاً  لأَنَّ البْشَرَِ،  المْوَتُْ علَىَ جمَيِعِ  المْوَتُْ، هكَذَاَ جاَزَ  دخَلََ  الْخطَيِئةَِ  وَبدِخُُولِ 

]رومية 12:5[. ويتمثل الحل، وفقا للعهد الجديد، في أن يموت يسوع على الصليب من أجل 

محو »خطيئة آدم« الأصلية:

َياَةِ  »فمَاَ داَمَ المْوَتُْ بمِعَصِْيةَِ الإِنسْاَنِ الوْاَحِدِ، قدَْ ملَكََ بذِلَكَِ الوْاَحِدِ، فكَمَْ باِلأَحْرىَ يمَلْكُِ فيِ الْح

ةَ« ]رومية 17:5[ َّ ِي ان ةَ البْرِِّ المْجََّ َّ بيِسَوُعَ المْسَِيحِ الوْاَحِدِ أُولئَكَِ الذَّيِنَ ينَاَلوُنَ فيَضَْ النعِّمْةَِ وعَطَيِ



82

��� رابعل الالفص: ������������������������������������

لذا، نلاحظ أن المفاهيم المسيحية المتعلقة بتكفير الذنوب والمغفرة الإلهية متعارضة تماما مع 

�له المغفرة لمن يستغفرونه  ال� مفاهيم الإسلام، ففي الإسلام نحن مسؤولون عن ذنوبنا ويمنح 

ويتوبون بصدق. أما في المسيحية، فالموقف مختلف تماما، حيث تتحمل البشرية مسؤولية ذنب 

لم ترتكبه – ذنب آدم الحقيقي – وتغُفر ذنوبنا بسبب شيء فعله شخص آخر – تضحية يسوع 

أثناء الصَلب. وعندما نجعل الثالوث عاملا في معادلة التكفير، تزداد غرابة الأمور. وإذا كان 

�له لنفسه على هيئة الخلق وانتحاره من أجل أن  �له، يكون الصَلب عمليا بمثابة تجسيد ال� يسوع هو ال�

�له الذنوب فقط  يغفر ذنوب أهل المعاصي المرتكبة في حقه. ووفقا للمسيحية، يمكن أن يغفر ال�

إذا عاقب نفسه أولا على الرغم من أن المعاصي ارتكُِبت بحقه. فلنتخيل أن شخصا ما ظلمك، 

يقة الوحيدة لتغفر له هي معاقبتك لنفسك أولا، هل هذا  إذا اتبعنا هذا المذهب، تكون الطر

با بسبب ذنوبنا فبالتالي لدينا تذكرتنا الذهبية للجنة، ولا حاجة لنا  منطقي؟ إذا مات يسوع مصلو

لنجتهد أو لنتوب لأن يسوع قد قام بالعمل الشاق من أجلنا.

�له ومحبته ورحمته التكفير بالدم ينُقصِ من عدل ال�

بنهُ  ى بذَلََ إ َّ �لهُ العْاَلمََ حَت هُ هكذَاَ أَحَبَّ ال� َّ �له للبشر في قلب رسالة الإنجيل التالية: »لأَن تكمن محبة ال�

ةُ« ]يوحنا 16:3[. و�لكن  َّ َياَةُ الأَبدَيِ الوْحَِيدَ، �لكِيَْ لاَيهَلْكَِ كلُُّ منَْ يؤُمْنُِ بهِِ، بلَْ تكَوُنُ لهَُ الْح

�له عمليا محبته بتعذيب  �له. وفي علم اللاهوت المسيحي، يشرح ال� صلب يسوع يعدُّ ظلما مشينا من ال�

ابنه وقتله، ونظام العدل هذا هو نظام لا نستخدمه نحن البشر في سياقنا اليومي العملي. فلنتخيل 

أن يوما ما ألقى بك قاض في السجن دون سبب وجيه، وعند سؤاله عن سبب القبض عليك 

وسجنك، يقول القاضي أنه على الرغم من براءتك سيعاقبك كبديل تكفيري للجرائم التي ارتكبها 

شخص آخر أُطلق سراحه؛ هل ستقبل حكم القاضي؟ لن يقبل أحد أبدا هذا الوضع؛ سنحتج 

ياء. وهذا النظام ليس عادلا على الإطلاق؛ فإذا  جميعنا ونسأل عن سبب معاقبتنا إن كنا أبر

ية التي عاقبت البريء  كان هناك من يعُاقب، فيلزم أن يكون هو الطرف المذنب. المحكمة البشر

�له  بدلا من المذنب ستعُتبر فاسدة، وسيكون ذلك إخفاقا للعدالة. ما مدى الظلم إذا كان ال�

وراء هذا النظام؟ ومع ذلك هذا النظام هو تماما ما يمثْلُ أمامنا في علم اللاهوت المسيحي فيما 



83

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يتعلق بالتكفير بالدم. 

سيكون  ذنب،  فيها  يغفر  مرة  في كل  بالدم  التضحية  �له  ال� اشترط  إذا  ذلك،  إلى  بالإضافة 

�له يعتبر فعلا غفارا. ولنتخيل أن أحدا لكمك في وجهك وترك أنفك  السؤال هو ما إذا كان ال�

ينزف، يكون لديك اختياران: ستلكمه في وجهه بمبدأ العين بالعين والسن بالسن والبادئ أظلم، 

يكون ذلك عادلا؛ أو يمكنك أن تسامحه. الإسلام ينص على كل من هذين الخيارين. إن  و

ما يخالف المنطق هو أن تلكمه في وجهه وتقول: »الآن سأسامحك«، فهذا ليس تسامحا لأنك 

�له في هذا الباب متعلق بالتكفير  بالفعل قد ثأرت منه. على نفس الغرار، التصوير المسيحي ل�

�له سراحك. بالتالي، نلاحظ أن مبدأ المغفرة لم يتحقق من  بدمه وفدائه، وفقط حينئذ يطلق ال�

�له في وجود الصَلب. ال�

لنا ذنوبنا دون  يغفر  �له  فال� القرآن أمر طبيعي،  الإلهية والمغفرة في  العدالة  فمفهوم  وبالمقارنة، 

تكفير بالدم إذا سألناه المغفرة بأن ندعوه ببساطة ونتوب إليه توبة صادقة، فلا داعي لأن 

�له لا يحتاج إلى الدم ليغفر لنا، فهو يغفر ببساطة تماما كما نغفر  يموت أحد أو أن يراق دم، فال�

�له الذي خلق المحبة والرحمة بين  أخطاء بعضنا بعضا في حياتنا اليومية. ألا ينبغي أن يكون ال�

خلقه أكثر قدرة على المحبة والرحمة؟ الحقيقة أن مفهوم »يسوع دفع ثمن خطايانا« هو عقيدة 

�له ورحمته. غريبة تتنافى مع محبة ال�

�له لم يغفر للبشر مغفرة فعلية إلا لحظة إراقة دم يسوع على الصليب هو تحد  إن الادعاء بأن ال�

يعود إلى  �له ورحمته. فنحن نعلم الآن أن تاريخ البشرية قديم جدا و غير مقبول لمبادئ محبة ال�

عشرات الآلاف وربما مئات الآلاف من السنين، وهذا يعني أنه لم يمر سوى ألفي عام على 

ية حول  مما يثير السخر المغفرة[ ،  �له ]في باب  بين الإنسان وال� إمكانية وجود علاقة صحيحة 

�له الرحيم الرؤوف بعباده الغفار لذنوبهم لا يقَصرُ  فكرة الحب الإلهي لأنه لا يعتبر حبا. إن ال�

ية القرآنية تختلف  خلاصهَم كاملا على لحظة واحدة من تاريخ البشرية عند الصَلب. �لكن الرؤ

عن ذلك اختلافا كبيرا: »ولكل قوم هاد« ]الرعد 7[. لم يتغير في الإسلام مفهوم الخلاص 

بالتوبة  لنا  الممنوحة  والمغفرة  لخالقنا  الخضوع  التاريخ:  عبر  إلينا  الأنبياء  جميع  به  أتى  الذي 



84

��� رابعل الالفص: ������������������������������������

�له على أنه محب ورحيم بطبيعته. الصادقة. وهذا هو الفهم الحقيقي ل�

هل تكفير الخطايا بالدم له أساس في الكتاب المقدس؟

الذنب  تكفر عن  التي  بالدم هي وحدها  التضحية  بأن  اعتقاد  على  يقوم  الصَلب  أساس  إن 

يا، قد تبدو فكرة يسوع الذي يضحي بنفسه ليفدي البشرية  �له. وظاهر وتصلح بين الإنسان وال�

عملا نبيلا، ولا شك أنه جانب من جوانب المسيحية التي يتردد صداها بعمق بين أتباعها. 

القديم، نجد أن  العهد  النظر إلى  و�لكن علينا أن نطرح السؤال: هل هو أمر مقدس؟ عند 

�له وتكفر عن الخطيئة قد استنكرها  فكرة التضحية بالدم النقي التي يمكنها أن تسترضي غضب ال�

الأنبياء الذين أرسلوا إلى بني اسرائيل بشكل صريح، وأحد الأمثلة على ذلك هو الملك سليمان، 

�له عز وجل؛ يوجه سليمان نداء خاصا نيابة عن بني إسرائيل: أثناء تكريسه معبد القدس إلى ال�

للِعْدَوُِّ  وأََسْلمَتْهَمُْ  علَيَْهمِْ  وغَضَِبتَْ  يأَْثمَُ،  لاَ  إِنسْاَنٌ  ليَسَْ  إِذْ  إِليَكَْ،  أَخْطأَُوا  »وإَِذاَ 

أَرْضِ  فيِ  تاَبوُا  يبةًَ. فإَِنْ  قرَِ أَوْ  بعَيِدةًَ كاَنتَْ  العْدَوُِّ،  ديِاَرِ  إِلىَ  آسرِوُهمُْ  فسَبَاَهمُْ 

سَبيْهِمِْ ورَجََعوُا متُضَرَعِّيِنَ إِليَكَْ قاَئلِيِنَ: قدَْ أَخْطأَْناَ واَنْحرَفَنْاَ وأََذْنبَنْاَ، وتَاَبوُا حَقّاً منِْ 

َّتيِ  ال أَرْضهِمِِ  نَحوَْ  هيِنَ  أَعدْاَئهِمِْ، متُوَجَِّ بهِمِْ ونَفُوُسهِمِْ وهَمُْ أَسرْىَ فيِ ديِاَرِ  كلُِّ قلُوُ

دْتهُُ لاسْمكَِ،  فاَسْتجَِبْ  َّ َّتيِ إختْرَتْهَاَ واَلهْيَكْلَِ الذَّيِ شَي وهَبَتْهَاَ لآِباَئهِمِْ، نَحوَْ المْدَيِنةَِ ال

تهَمُْ، واَصْفحَْ عنَْ خَطاَياَ  َّ َاكَ، واَنصْرُْ قضَِي ماَءِ مقَرَِّ سُكْن عهَمُْ منَِ السَّ صَلاتَهَمُْ وتَضَرَُّ

يهمِْ يبُدْوُنَ نَحوْهَمُْ  ِّكَ، واَجْعلَْ آسرِِ َّتيِ ارْتكََبوُهاَ فيِ حَق بهِمِِ ال شَعبْكَِ وعَنَْ جمَيِعِ ذنُوُ

رحَْمةًَ« ]الملوك الأول 50-46:8[

يبدو أن هذا المقطع بأكمله قد أنذر بسبي بني اسرائيل في الأسر البابلي الذي حدث في القرن 

توقيف  بشأن  المسيحي  للاهوت  تاما  دحضا  سليمان  كلمات  وتمثل  الميلاد.  قبل  السادس 

بني  الأسرى من  أن يحصل  آنذاك  الممكن  فقد كان من  بالدم –  التكفير  على  �له  ال� مغفرة 

والصلاة. بالتوبة  المغفرة  على  اسرائيل 

في  يعيشون  إسرائيل  بني  فسنجد  ا�لكفل[،  ]ذو  النبي حزقيال  إلى زمن  يعا  سر تقدمنا  وإذا 



85

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الأسر في بابل بعد تدمير القدس، كما تنبأ سليمان. وتم تخصيص فصل كامل من ]حزقيال 

بالممارسات  التأثر  بسبب  ربما  اليهودي،  الشعب  لدى  والتكفير. كان  الخطيئة  لتناول   ]18

ياء بسبب خطايا المذنب. ويسألون  �له يعاقب الأبر والمعتقدات البابلية الوثنية، سوء فهم بأن ال�

ِيه؟ِ« ]حزقيال 19:18[؛ ففكرة أن  ِماَذاَ لاَ يعُاَقبَُ الإبن بوِزِْرِ أَب حزقيال: »ومَعََ ذلَكَِ تقَوُلوُنَ: ل

ياء يمكن أن يموتوا تكفيرا عن خطايا الأشرار معروفة على نطاق واسع في جميع أنحاء  الأبر

العالم باعتباره ممارسة بين المجتمعات الوثنية. وكان رد النبي حزقيال على شعبه هو رفض واضح 

لمثل هذه المعتقدات:

َّتيِ ارْتكََبهَاَ، ومَاَرسََ جمَيِعَ فرَاَئضِيِ  ال يرُ عنَْ خَطاَياَهُ كلُهِّاَ  »وَ�لكَِنْ إِنْ رجََعَ الشرِِّّ

َّتيِ  هُ حَتمْاً يَحيْاَ، لاَ يمَوُتُ. ولَاَ تذُكْرَُ لهَُ جمَيِعُ آثاَمهِِ ال َّ وصََنعََ ماَ هوَُ عدَْلٌ وحََقٌّ فإَِن

؟ أَليَسَْ  بُّ َّ يدُِّ الر يرِ يقَوُلُ السَّ ماَ يَحيْاَ ببِرِهِِّ  الذَّي عمَلِهَُ أَحَقّاً أُسرَُّ بمِوَتِْ الشرِِّّ َّ ارْتكََبهَاَ. إِن

برِجُُوعهِِ عنَْ طُرقُهِِ الآثمِةَِ فيَحَْياَ؟« ]حزقيال 23-21:18[

توبة  ويتوب  المعاصي  ارتكاب  عن  يتوقف  عندما  المذنب  عن  يرضى  �له  ال� أن  لذا،نلاحظ 

�له باعتباره واحدا أحدا وليس  صادقة. ومثلما يتفق العهد القديم مع الإسلام حول طبيعة ال�

�له محب ورحيم، فقط علم اللاهوت المسيحي هو الذي  ثالوثا، ويتفقان أيضا حول مفهوم أن ال�

�له ورحمته في العهد القديم على  ال� شذَّ عن هذا المفهوم. وعلاوة على ذلك، لا يقتصر حب 

�له لهم عندما تابوا توبة صادقة. فعلى  الشعب اليهودي فقط، فحتى الوثنيين )غير اليهود( غفر ال�

�له النبي يونان  سبيل المثال، يصف العهد القديم شعب نينوى باعتبارهم أمة شريرة، فأرسل ال�

َلغِّْ  ب ا امْضِ إِلىَ نيِنوَىَ المْدَيِنةَِ العْظَيِمةَِ وَ َّ اي: هيَ َّ بُّ يوُناَنَ بنَْ أَمتِ َّ )يونس( ليحذرهم: »وأََمرََ الر

« ]يونان 1:1-2[. وكانت هذه أمة كبيرة وصل عدد  أَهلْهَاَ قضََائيِ، لأَنَّ إِثمْهَمُْ قدَْ صَعدَِ إِليََّ

سكانها إلى أكثر من 120 ألف نسمة:

ينَ  َّتيِ يقُيِمُ فيِهاَ أَكْثرَُ منِْ مئِةٍَ وعَشِرِْ ال العْظَيِمةَِ  أُشْفقُِ أَناَ علَىَ نيِنوَىَ المْدَيِنةَِ  »َفلَاَ 

ا فيِهاَ منِْ بهَاَئِمَ كَثيِرةَ؟ٍ«  َّ نْ لاَ يفُرَقِّوُنَ بيَنَْ يمَيِنهِمِْ وشَِماَلهِمِْ، فضَْلاً عمَ َّ أَلفَْ شَخصٍْ ممِ

]يونان 11:4[



86

��� رابعل الالفص: ������������������������������������

�له في النهاية لأنهم تابوا عن أعمالهم الآثمة:  هذه الأمة بأكملها لم يعاقبها ال�

تهَُ، وإَرْتدَىَ المْسِْحَ  ّلَ بيِِّ ملَكَِ نيِنوَىَ، فقَاَمَ عنَْ عرَْشِهِ وخَلَعََ عنَهُْ ح َّ َلغََ إِنذْاَرُ الن َّ ب »ثمُ

المْلَكِِ  منَِ  »بأَِمْرٍ  فيِهِ:  ورَدََ  مرَْسُوماً  نيِنوَىَ  كلُِّ  فيِ  وأََذاَعَ  ماَدِ.  َّ الر علَىَ  وجَلَسََ 

ربِْ، وكَذَلَكَِ البْهَاَئِمُ واَلغْنَمَُ واَلبْقَرَُ، لاَ ترَعَْ  ُّ اسُ عنَِ الأَكْلِ واَلش َّ َئهِِ، يمَتْنَعُِ الن ونَبُلَا

�لهِ  اسِ واَلبْهَاَئِمِ أَنْ يرَتْدَوُا المْسُوُحَ، متُضَرَعِّيِنَ إِلىَ ال� َّ ولَاَ تشَرْبَْ ماَءً. وعَلَىَ جمَيِعِ الن

بَّ يرَجِْعُ فيَعَدْلُِ عنَِ  َّ ا ارْتكََبوُهُ منِْ ظُلمٍْ. لعَلََّ الر َّ يرةَِ وعَمَ ِبيِنَ عنَْ طُرقُهِمِِ الشرِِّّ تاَئ

بتَهَمُْ عنَْ طُرقُهِمِِ الآثمِةَِ عدَلََ عنَِ  �لهُ أَعمْاَلهَمُْ وتَوَْ ا رأََى ال� َّ احْتدِاَمِ سَخطَهِِ فلَاَ نهَلْكَِ«فلم

العْقِاَبِ الذَّيِ كاَنَ مزُْمعِاً أَنْ يوُقْعِهَُ بهِمِْ وعَفَاَ عنَْهمُْ« ]يونان 10-6:3[

�له لأمة بأسرها عدد سكانها 120 ألف نسمة كان محكوما عليهم بالهلاك عندما صاموا  غفر ال�

وتابوا عن خطاياهم ببساطة دون تقديم أي تضحية. وفي الواقع، على الرغم من توفر العديد 

�له بسهولة بالتضحية ببهائمهم، إلا أنهم  من الحيوانات لديهم التي كان من الممكن أن يأمرهم ال�

اللاهوت  أن  الأمثلة نرى  الناس. ومن هذه  الحيوانات تصوم مع  بها بل كانت  لم يضحوا 

يكفر عن  �له، و المسيحي الذي ينص على أن دم الأضحية النقي يمكنه أن يسترضي غضب ال�

الخطيئة ليس له أساس في الكتاب المقدس.

يسوع علم الآخرين كيفية طلب المغفرة

أثناء الموعظة على الجبل، صرح يسوع ببعض العبارات الهامة المتعلقة بطلب المغفرة:

لاةَِ:  وا أَنتْمُْ مثِلَْ هذَهِِ الصَّ ُّ »فصََل

ماَواَتِ  أَباَناَ الذَّيِ فيِ السَّ

سِ إسْمكُ  ليِتَقَدََّ

ليِأَْتِ مَ�لكَوُتكَُ

لتِكَنُْ مشَِيئتَكَُ 

ماَءِ علَىَ الأَرْضِ كَماَ هيَِ فيِ السَّ



87

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

خبُزْنَاَ كَفاَفنَاَ أَعْطنِاَ اليْوَمَْ 

ِبيِنَ إِليَنْاَ بنَاَ، كَماَ نغَفْرُِ نَحنُْ للِمْذُْن واَغْفرِْ لنَاَ ذنُوُ

بةٍَ  ولَا تدُْخِلنْاَ فيِ تَجرِْ

يرِ �لكَِنْ نَجنِّاَ منَِ الشرِِّّ

يغَفْرِْ  تهِمِْ،  َّ زلَا اسِ  َّ للِن غفَرَتْمُْ  آميِن. فإَِنْ  الأَبدَِ.  إِلىَ  واَلمْجَدَْ  ةَ  َّ واَلقْوُ المْلُكَْ  لكََ  أَنَّ 

ماَويُِّ  اسِ، لاَ يغَفْرِْ �لكَمُْ أَبوُكمُُ السَّ َّ تكِمُْ. ِوإَِنْ لمَْ تغَفْرِوُا للِن َّ ماَويُِّ زلَا �لكَمُْ أَبوُكمُُ السَّ

َتكِمُْ« ]متى 15-9:6[ زلَا

�له أن »يغفر لنا« ذنوبنا كما »نسامح  لذلك، وفقا لتلك الصلاة التي علمها يسوع، علينا أن نسأل ال�

�له لنا نسامح الآخرين إن أساءوا إلينا. أيضا من يدينون إلينا« فلأننا نرغب أن يغفر ال�

إذا أخذنا تشبيه يسوع للدين وطبقناه على علم لاهوت الصليب، فهو يبرز مشكلة كبيرة، فإذا 

كان أحدهم مدينا لك بالمال وكنت تريد »أن تسامحه في هذا الدين« فهذا يعني أنك ستتنازل 

بالمال ثم  عن الأموال المستحقة لك بإلغاء الدين. �لكن إذا كان هناك شخص ما يدين لك 

أخبرته أنه لن يضطر لدفع الدين بشرط أن يدفعه شخص آخر نيابة عنه، فهل يمكن أن يقال 

ية الدين قد نقل إلى شخص  أنك قد سامحته على هذا الدين؟ لا يمكن ذلك لأن عبء تسو

آخر. المغفرة الحقيقية هي العمل الحميد المتمثل في محو الخطأ دون فرض أي شكل من أشكال 

السداد أو العقوبة في المقابل. �لكن علم لاهوت الصليب يبين أن يسوع تحمل عقاب المذنبين 

وهو على الصليب من أجل سداد دين خطايانا.

في واقعة أخرى، نرى مثالا ي�خبر فيه يسوع أناسا بأن خطاياهم قد غفرت بسبب توبتهم:

راَئبِِ،  ُباَةِ الضَّ ا، رئَيِسٌ لِج يحاَ واَجْتاَزَ فيِهاَ. وإَِذاَ هنُاَكَ رجَلٌُ اسْمهُُ زكََّ َّ دخَلََ أَرِ »ثمُ

هُ كاَنَ  َّ ا.  وقَدَْ سَعىَ أَنْ يرَىَ منَْ هوَُ يسَوُعُ، فلَمَْ يقَْدرِْ بسِبَبَِ الزحِّاَمِ، لأَن َّ وكَاَنَ غنَيِ

 ُّ سَيمَرُ يرَىَ يسَوُعَ، فقَدَْ كاَنَ  لعَلَهَُّ  جمُيِّزٍْ  شَجرَةََ  قَ  َّ وتَسَلَ راَكِضاً  مَ  فتَقَدََّ القْاَمةَِ.  قصَيرَِ 

منِْ هنُاَكَ. 



88

��� رابعل الالفص: ������������������������������������

ا، أَسرْعِْ واَنزْلِْ،  ا وصََلَ يسَوُعَ إِلىَ ذلَكَِ المْكَاَنِ، رفَعََ نظَرَهَُ ورَآَهُ، فقَاَلَ لهَُ: ياَ زكََّ َّ فلم

َلهَُ بفِرَحٍَ.  َبدَُّ أَنْ أُقيِمَ اليْوَمَْ فيِ بيَتْكَِ! فأََسرْعََ ونَزَلََ واَسْتقَْب هُ لا َّ لأَن

روُا قاَئلِيِنَ: قدَْ دخَلََ ليِبَيتَ عنِدَْ رجَلٍُ خاَطئٍِ. َميِعُ ذلَكَِ، تذَمََّ ا رأَى الْج َّ فلم

، هاَ أَناَ أُعْطيِ نصِْفَ أَمْواَليِ للِفْقُرَاَءِ. وإَِنْ  : ياَ ربَُّ بِّ َّ ا وقَفََ وقَاَلَ للِر وَ�لكِنَّ زكََّ

 َّ بعَةََ أَضْعاَفٍ  فقَاَلَ لهَُ يسَوُعُ: اليْوَمَْ تمَ كُنتُْ قدَِ اغْتصََبتُْ شَيئْاً منِْ أَحدٍَ، أَردُُّ لهَُ أَرْ

بن الإِنسْاَنِ قدَْ جاَءَ ليِبَحَْثَ  برْاَهيِمَ.  فإَِنَّ إ بن إِ َلاصَُ لهِذَاَ البْيَتِْ، إِذْ هوَُ أَيضْاً إ الْخ

عنَِ الهْاَ�لكِِينَ وَيُخلَصِّهَمُْ« ]لوقا 10-1:19[

لاحظ أن توبة الرجل الحميدة نتج عنها المغفرة له وخلاصه في ذلك اليوم -وليس في وقت 

لاحق نتيجة لموت يسوع على الصليب.

�له، كان لدى يسوع  نلاحظ من هذه الأمثلة أنه، كما هو الحال عندما يتعلق الأمر بطبيعة ال�

�له. فهم لتكفير الذنوب من خلال العهد القديم، فعلم الآخرين طلب مغفرة ال�

الخلاصة

�له على  �له تصفهُ بالودود الرحيم، فلا يوجد ذنب يفوق قدرة ال� يرسم الدين الإسلامي صورة ل�

�له تائبين بقلوب صادقة  غفرانه، ولا تغلق أبواب التوبة قط، فكل ما علينا فعله هو العودة إلى ال�

�له ورحمته، وبالتالي تغرس هذه النظرة الإيجابية بشأن  فتغفر ذنوبنا، ولا ييأس المسلم من محبة ال�

�له حبا أكبر وأعمق تجاهه. ماهية ال�

على النقيض، نجد أن علم اللاهوت المسيحي ينص على أن البشرية ستحرم من المغفرة من 

دون الصليب ومن دون إراقة دم عيسى البريء؛ هناك تشابه كبير بين هذه النصوص وبين 

تضحيات الدم في الوثنية قديما؛ وفي حقيقة الأمر، لقد احتاجت جميع أنواع الآلهة الوثنية 

�له  على مر التاريخ إلى إراقة دم إنسان بريء لاسترضائهم. وإذا كان المرء يؤمن بأن سخط ال�

بسبب المعاصي استدعى التضحية بدم عيسى لتهدئة هذا السخط، فنحن لا نصف إلها مختلفا 

يا عما هو عليه في الوثنية، بل ببساطة نحن نصف نسخة أخرى من إله غاضب يحتاج  جوهر



89

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لإلقاء روح بريئة في البركان. وعند إمعان النظر في تعاليم العهد القديم نجد أن عقيدة اعتماد 

�له على إراقة الدماء ما هو إلا مفهوم غريب ليس له أساس في الكتاب المقدس،  المغفرة من ال�

�له من خلال طلبهم لها وليس  م عيسى الآخرين أن يسعوَاْ إلى مغفرة ال� َّ وعلى نفس المنوال فقد عل

بإراقة الدماء، �لكن المسيحية غيرت رسالة عيسى تلك: حيث صورت الشخص الذي سعى 

�له وعلم الآخرين القيام بمثل ذلك أصبح رمزا للمغفرة من خلال فكرة الصليب.  إلى مغفرة ال�

ولهذا تبعات على مفهوم الصَلب نفسه، فلقد قامت على أساسه فكرة التكفير عن الخطايا بالدم.



90

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

الفصل الخامس

هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها أم هو أكبر حدث 
أسيء فهمه في التاريخ؟

بعد الجدل حول ألوهية عيسى، ربما يكون صلبه هو المسألة الأكثر إثارة للجدل  بين المسيحيين 

والمؤرخين  المسيحيين  بين  الآراء  في  نادرا  تقاربا  نجد  وقد  بحياته،  يتعلق  فيما  والمسلمين  

لا جدال  تاريخية  باعتبارها حقيقة  با  موته مصلو إلى  وينظر  بالصلب،  يتعلق  فيما  العلمانيين 

فيها لدرجة لا يجوز معها التشكيك، ومع ذلك ينص الإسلام بجرأة بأنه لم يصلب. فهل من 

الممكن أن يكون القرآن الذي كتب بعد 600 عام من مولد عيسى على حق؟ سنكتشف 

في هذا الفصل – على عكس ما يظن ا�لكثيرون- ومع عدم السير عكس تيار التاريخ – أن 

يكمن السر في فهم هذا في تقدير طبيعة  القرآن في الحقيقة متوافق تماما مع السرد التاريخي، و

كل من العهد الجديد والقرآن.



91

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

هل كان مؤلفو العهد الجديد يكتبونه محروسا بالوحي الإلهي؟

متى  أناجيل  تقدم  ففيه  الجديد،  العهد  أسفار  في  موجودة  بالصلب  المتعلقة  الروايات  أولى 

يوحنا تفاصيل الصَلب، وقد تشوه الأسفار الأخرى صورة الصَلب، و�لكن  ومرقس ولوقا و

الأناجيل هي التي تحتوي على تفاصيل الأحداث التي أدت إلى الصَلب، وحادث الصَلب 

نفسه وما تبعه من أحداث، فهل روايات الإنجيل نزل بها وحي إلهي؟ هذا سؤال فارقٌ في 

تحديد مصداقية نصوصهم بشأن موت عيسى، لأن الوحي الإلهي وحده هو الذي يمنح اليقين، 

والمساعي البشرية محدودة فيما يتعلق بما يمكن اكتشافه عن الماضي لأن البشر يمكنهم التعامل 

فقط مع ما هو ظاهر.

رومانية كاثوليكية،  راهبة  وهي  المفهوم،  هذا  لشرح  مثالا  الراحلة  يزا  تير الأم  اتخاذ  ويمكن 

كرست حياتها لمساعدة الفقراء والمرضى والمحتضرين في الهند، وكانت مفانية في العمل ال�خيري 

نوبل  جائزة  رأسها  على  الجوائز  من  كثير  على  وحصلت  الفقراء،  بقديسة  لقبت  أنها  حتى 

يزا المباركة في  بتها ا�لكنيسة الكاثوليكية باعتبارها »تير َّ للسلام عام 1979؛ وفي عام 2003 طو

كلكتا«، و قد أعلنت ا�لكنيسة الكاثوليكية أثناء إعداد هذا الكتاب أنها ستصبح قديسة رسميا. 

يمانها بسبب  يلة، اتخذها المؤرخون مثالا للتدين، ولم يشكك أي مؤرخ موثوق به في إ ولمدة طو

ر  َّ ما كان ظاهرا، فح�كمَ عليها الجميع من خلال شخصها الذي يظهر في الحياة العامة، و�لكن تغي

كل ذلك بعد 10 أعوام على موتها بسبب ا�لكشف عن بعض رسائلها الخاصة ]52[، فقد 

�له.  يمانها، وعانت من فترات شك بشأن ال� كشفوا لأول مرة أنها تعذبت طيلة حياتها بسبب إ

ية الدؤوبة التي يحركها  ويتنافى ذلك تماما مع صورتها الرسمية الممثلة في وزيرة الفقراء الإيثار

يمانها، وحرفيا تحولت بين ليلة وضحاها من قديسة الفقراء إلى توماس الشكاك، ولأن زملاءها  إ

بعد  يلة حتى  طو لفترة  المشوهة  بصورتها  المؤرخون  تمسك  سرا  الرسائل  هذه  أبقواَْ  ومديريها 

وفاتها. ما نتعلمه من هذا المثال الحي أن حقيقة أي موقف يمكن أن يكون – وعادة ما يكون 

– متناقضا مع ما يمكننا نحن البشر إدراكه من خلال حواسنا المحدودة.

بالرجوع إلى الأناجيل، فهل يتعلق الأمر بنزول الوحي الإلهي على مؤلفيها وبناء عليه عكست 



92

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

أنها  على  تدل  التي  الأسباب  بعض  إلى  فلننظر  محددة؟  معارف  عيسى  موت  رواياتهم عن 

�له. أولا: يبدو ظاهرا أن المؤلفين كانوا يسردون شهادات عن حياة عيسى،  ليست من وحي ال�

رغم اعتمادها على الجوانب الدينية.  ولم ينص أي من مؤلفي هذه ا�لكتب أنها قد كتبت 

بوحي إلهي، ففكرة الوحي الإلهي في الأناجيل ما هي إلا استنتاج توصل إليه المسيحيون فيما 

بعد. ودون أي تصريحات واضحة من مؤلفي الأناجيل، من المستحيل الجزم بما كان يفكر فيه 

كل مؤلف من خلال كتاباته. وهناك آية في ]تيموثاوس الثانية 16:3[ يستشهدون بها كثيرا 

�له؛ُ وهَوَُ  َابَ بكِلُِّ ماَ فيِهِ، قدَْ أَوْحىَ بهِِ ال� �له: »إِنَّ الكْتِ باعتبارها دليلا على أن الأناجيل من وحي ال�

يمِ وتَهَذْيِبِ الإِنسْاَنِ فيِ البْرِِّ« ]تيموثاوس الثانية 16:3[؛ والتفكير  قْوِ َّ ِيخِ واَلت ب وْ َّ علْيِمِ واَلت َّ مفُيِدٌ للِت

�له أوحى به« فإن  المنطقي هو أنه بما أن هذه الآية تذكر »الكتاب بكل ما فيه«باعتبار أن »ال�

ذلك قد يشمل الأناجيل الأربعة، والآن يفترض هذا الفهم للآية أن هؤلاء الكتاب قد رأَوْا 

�له« الذي يساوي الكلمة  �له« مثلما يراه المسيحيون اليوم. فماذا يعني »وحي ال� مصطلح »وحي ال�

مؤلفون  يستخدمها  لم  الكلمة  لأن هذه  بالتأكيد  الإجابة  يمكننا  لا  الإلهي«؟  »الوحي  اليونانية 

إنجيليون آخرون وتظهر مرة واحدة فقط في العهد الجديد بأكمله، لذا لا يمكننا افتراض أنه 

المقدس. وإذا وضعنا ذلك جانبا، هل  الكتاب  إلى  الأوائل  المسيحيون  مصطلح شائع نسبه 

وضع كاتب تيموثاوس الثانية الأناجيل في اعتباره عندما كتب هذا البيان؟ يمكننا الرجوع إلى 

تاريخ تجميع العهد الجديد بحثا عن إجابة هذا السؤال، حيث أن قانونية العهد الجديد – أي 

تجميع الأسفار التي تشكل العهد الجديد اليوم – لم تُحددْ سوى بعد القرن الأول، فبالتالي لا 

يمكن أن يكون المؤلف يقصد الإشارة إلى العهد الجديد عندما ذكر »الكتاب بكل ما فيه« 

لأن العهد الجديد لم يكن موجودا حينئذ، بل على ما يبدو كان يشير إلى أسفار العهد القديم 

الموجودة عندما كتب المؤلف تيموثاوس الثانية.

يمكننا مراجعة ا�لكيفية التي تناول مؤلفو العهد الجديد كتابات بعضهم للحصول على إجابة قاطعة 

متعلقة بالسؤال: هل آمن المؤلفون أنفسهم أن روايات الإنجيل نبعت من وحي إلهي أم لا؟ 

فعندما نحلل الأناجيل نجد تداخلا بين محتوى أناجيل متى ومرقس ولوقا، فالثلاثة يسردون 



93

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الزمني،  التسلسل  متطابقة وبنفس  باستخدام كلمات  الأحيان  الأحداث وفي معظم  نفس 

بالتالي يصنف الباحثون هذه الأناجيل باعتبارها سينوبتية، أي »تروي الأحداث من نفس 

وجهة النظر أو تحت نفس المنظور العام«، وهذا التطابق القوي بين الأناجيل السينوبتية ينسبه 

وإنجيل  متى  إنجيل  بين  للنسخ  قاطع  دليل  إلى  فلننظر  الأدبي ]53[.  الترابط  إلى  الباحثون 

ونلاحظ   ]14:13 ]مرقس  و   ]16-15:24 ]متى  في  عيسى  خطاب  ولنقارن  مرقس، 

ية المتطابقة: تعليقات المؤلفين التحرير

بيِِّ، قاَئمِةًَ فيِ المْكَاَنِ  َّ ِيالَ الن »فعَنِدْمَاَ ترَوَْنَ رجَاَسَةَ الْخرَاَبِ،التِّي قيِلَ عنَْهاَ بلِسِاَنِ داَن

إِلىَ الْجبِاَل«  ةِ  َّ اليْهَوُديِ ليِهَرْبُِ الذَّين فيِ منِطْقَةَِ  سِ، )ليِفَْهمَِ القْاَرئُِ!( عنِدْئَذٍِ  المْقُدََّ

]متى 16-15:24[

القْاَرئُِ!( عنِدْئَذٍِ  ينَبْغَيِ، )ليِفَْهمَْ  لاَ  حَيثُْ  قاَئمِةًَ  الْخرَاَبِ  رجَاَسَةَ  ترَوَْنَ  »فعَنِدْمَاَ 

الْجبِاَلِ« ]مرقس 14:13[ إِلىَ  اليْهَوُديِةَِّ  فيِ منِطْقَةَِ  الذَّين  ليِهَرْبُْ 

ية  التحرير المؤلف  تعليقات  الأغلب  القارئ( هي على  الأقواس )ليفهم  بين  التعليقات  هذه 

موجهة إلى قرائه وليست اقتباسا لكلمات عيسى، ومع أن كلا المؤلفين متى ومرقس يضيفان 

التعليق  المرجح أن يكون كلاهما أدخل  فمن غير  المكان في الخطاب،  التعليق ذاته في نفس 

أحد  أن  هو  الأرجح  والتفسير  بالضبط،  المكان  نفس  في  مصادفة  ذاته  بالضبط  التحريري 

الكاتبين استخدم الثاني كمصدر، ولم ينسخ فقط جزءا كبيرا من الخطاب، بل نسخ أيضا نفس 

التعليق التحريري، وعند مقارنة التفاصيل الموجودة في قصص الأناجيل السينوبتية نرى أن 

المؤلفين لم ينسخوا فقط من بعضهم البعض، بل أحدثوا تغييرات كبيرة في روايات بعضهم 

البعض أيضا كما يلي.:

أ واقعة السيدة في الحشد	(

يق لمس رداء عيسى، وفي  تسرد أناجيل مرقس ومتى قصة عن امرأة تسعى للعلاج عن طر

إنجيل مرقس يبدو أن عيسى لا يعلم من لمسه، فهو حتى يسأل الحشد؛ وفقط بعد أن أتت 

المرأة واعترفت، علم عيسى من لمسه، وحين نقارن هذه برواية متى التي تحذف جزءا كبيرا 



94

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

من القصة وتوضح أن عيسى عرف من  لمسه مباشرة، فعلى ما يبدو أن متى يرغب في تصوير 

عيسى في ضوء شخصية أقوى.

يبدو أن متى قد انزعج بإدراج عبارة »لماذا تدعوني الصالح؟« وبالتالي أعاد صياغتها )بدرجة 

قليلة( إلى »لماذا تسألني عن الصالح؟« من أجل أن يتجنب صعوبة الآثار المترتبة على اعتراف 

عيسى بأنه غير »صالح« كليا.

متى 20:9-22مرقس 5: 34-25

يفٍ دمَوَيٍِّ  »وكَاَنتَْ هنُاَكَ امْرأََةٌ مصَُابةٌَ بنِزَِ

منُذُْ اثنْتَيَْ عشَرْةََ سَنةًَ، وقَدَْ عاَنتَِ ا�لكَْثيِرَ منَِ 

ينَ، وأََنفْقَتَْ فيِ  اءَ كَثيِرِ َّ الأَلمَِ علَىَ أَيدْيِ أَطبِ

ةَ  َّ سَبيِلِ علِاجِهاَ كلَُّ ماَ تمَلْكُِ، فلَمَْ تَجنِْ أَي

فاَئدِةٍَ، بلَْ باِلأَحْرىَ ازْداَدتَْ حاَلتَهُاَ سُوءاً. 

فإَِذْ كاَنتَْ قدَْ سمَعِتَْ عنَْ يسوع، جاَءتَْ فيِ 

هاَ  َمعِْ منِْ خلَفْهِِ ولَمَسَتَْ ردِاَءهَُ، لأَنَّ زحَْمةَِ الْج

ِياَبهَُ لأُشْفىَ« وفَيِ  قاَلتَْ: »يكَْفيِ أَنْ أَلمْسَِ ث

تْ فيِ جِسْمهِاَ  يفُ دمَهِاَ وأََحَسَّ ِ َالِ انقْطَعََ نزَ الْح

تهِاَ. وحَاَلمَاَ شَعرََ يسوعُ فيِ  ّلَ هاَ شُفيِتَْ منِْ ع أَنَّ

َّتي خرَجََتْ منِهُْ، أَداَرَ نظَرَهَُ  ةِ ال َّ نفَْسِهِ باِلقْوُ

ِياَبيِ؟« فقَاَلَ لهَُ  َمعِْ وسََأَلَ: »منَْ لمَسََ ث فيِ الْج

َمعَْ يزَحْمَوُنكََ، وتَسَْأَلُ:  تلَامَيِذهُُ: »أَنتَْ ترَىَ الْج

عُ حَولْهَُ ليِرَىَ  ّلَ هُ ظَلَّ يتَطَ َّ منَْ لمَسَنَيِ؟« وَ�لكَِن

َّتي فعَلَتَْ ذلَكَِ. فمَاَ كاَنَ منَِ المْرَأَْةِ، وقَدَْ  ال

َ علَمِتَْ بمِاَ حدَثََ لهَاَ، إِلا أَنْ جاَءتَْ وهَيِ

منُذُْ  دمَوَيٍِّ  يفٍ  بنِزَِ مصَُابةٌَ  إمْرأََةٌ  »وإَِذاَ 

منِْ  إِليَهِْ  متَْ  تقَدََّ قدَْ  سَنةًَ،  عشَرَةََ  اثنْتَيَْ 

هاَ قاَلتَْ  خلَفٍْ، ولَمَسَتَْ طَرفََ ردِاَئهِِ، لأَنَّ

ِياَبهَُ  ث ولَوَْ  أَلمْسَُ  أَنْ  »يكَْفيِ  نفَْسهِاَ:  فيِ 

فقَاَلَ:  ورَآَهاَ،  يسوع  فاَلتْفَتََ  لأُشْفىَ!« 

شَفاَكِ!«  قدَْ  يماَنكُِ  إِ بنةُ.  إ ياَ  »إطْمئَنِيِّ 

اعةَِ« السَّ تلِكَْ  منِْ  المْرَأَْةُ  فشَفُيِتَِ 



95

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

متى 20:9-22مرقس 5: 34-25

خاَئفِةٌَ ترَتَْجفُِ، واَرْتمَتَْ أَماَمهَُ وأََخبْرَتَهُْ 

يماَنكُِ قدَْ  بنةُ، إِ باِلْحقَيِقةَِ كلُهِّاَ. فقَاَلَ لهَاَ: »ياَ إ

تكِِ!«« ّلَ شَفاَكِ. فاَذْهبَيِ بسِلَامٍَ وتَعَاَفيَْ منِْ ع

ب واقعة عيسى والسؤال عن الحياة الأبدية	(

تذكر أناجيل مرقس ومتى واقعة عن رجل اقترب من عيسى لسؤاله، وفي إنجيل مرقس يرفض 

عيسى تبجيل السائل له بأنه صالح، ولنقارن ذلك برواية متى التي تعيد صياغة رد عيسى ببراعة:

متى 16:19-17مرقس 18-17:10

يقِ،  رِ »وَبيَنْمَاَ كاَنَ خاَرجِاً إِلىَ الطَّ

هاَ  أَسرْعََ إِليَهِْ رجَلٌُ وسََجدََ لهَُ يسَْأَلهُُ: »أَيَّ

المْعُلَمُِّ الصالِحُ، ماَذاَ أَعمْلَُ لأَرثَِ 

ة؟َ« وَ�لكِنَّ يسوعَ قاَلَ  َّ َياَةَ الأَبدَيِ الْح

ِماَذاَ تدَْعوُنيِ الصالِح؟َ ليَسَْ أَحدٌَ  لهَُ: »ل

�لهُ« َّ واَحِدٌ، وهَوَُ ال� صَالِحاً إِلا

مُ إِليَهِْ وَيسَْأَلُ:  »وإَِذاَ شَابٌّ يتَقَدََّ

هاَ المْعُلَمُِّ الصالِحُ، أَيَّ صَلاحٍَ  »أَيُّ

ة؟ِ«  َّ َياَةِ الأَبدَيِ أَعمْلَُ لأَحْصُلَ علَىَ الْح

؟  ِماَذاَ تسَْأَلنُيِ عنَِ الصالِحِ فأََجاَبهَُ: »ل

واَحِدٌ هوَُ الصالِحُ. وَ�لكِنْ، إِنْ 

َياَةَ، فاَعمْلَْ  أَردَْتَ أَنْ تدَْخلَُ الْح

باِلوْصََاياَ«

ج يين ( وعيسى على متن قارب	( إبحار التلاميذ )الحوار

يين( على متن قارب معه أثناء  تقدم أناجيل مرقس ولوقا رواية عن تلاميذ عيسى )الحوار

تماما. بشكل مختلف  يين(  وتلاميذه )الحوار عاصفة، وصورت مواقف عيسى 

بعدم  اتهموه  عيسى حيث  يح�ترمون  لا  أنهم  على  يين(  )الحوار عيسى  تلاميذ  مرقس  يصور 

يمان �لكم؟« و�لكن لوقا يحيدِّ هذا  الاهتمام، وحتى رد عيسى كان فظا حيث قال: »كيف لا إ

يقة أكثر احتراما ولطف  يين( يخاطبون عيسى بطر التصوير السلبي حيث جعل التلاميذ )الحوار



96

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

يمانكم؟«. من رد عيسى وحوله إلى »أين إ

سجلت أناجيل مرقس ولوقا آخر كلمات عيسى: في مرقس، يتحدث عيسى بكلمات يائسة بها 

�له، حيث يقول »إلهي إلهي، لماذا تركتني؟«، أما لوقا فيحذف في روايته هذه  تجديف على ال�

الكلمات المزعجة ويبدلها بعبارة أكثر طاعة حيث يقول »يا أبي، في يديك أستودع روحي.

لوقا 23:8-25مرقس 40-38:4

»وكَاَنَ هوَُ فيِ مؤُخَِّرِ القْاَربِِ ناَئمِاً علَىَ 

وسَِادةٍَ. فأََيقْظَوُهُ وقَاَلوُا لهَُ: »ياَ معُلَمُِّ، أَماَ 

ناَ نهَلْكُِ؟«  فنَهَضََ، وزَجَرََ الريِّحَ،  َّ كَ أَن يهَمُُّ

وقَاَلَ للِبْحَْرِ: »اصْمتُْ. اخِْرسَْ!« فسَكََنتَِ 

ِماَذاَ  َّ قاَلَ لهَمُْ: »ل الريِّحُ وسََادَ هدُوُءٌ تاَمٌّ.  ثمُ

يمْاَنَ �لكَمُْ؟« أَنتْمُْ خاَئفِوُنَ هكذَاَ؟ كَيفَْ لاَ إِ

تْ علَىَ  َّ وفَيِماَ همُْ مبُحِْروُنَ، ناَمَ. وهَبَ

البْحُيَرْةَِ عاَصِفةَُ ريِحٍ مفُاَجِئةٌَ، فأََخذََ المْاَءُ 

موُا  يمَلْأُ القْاَربَِ، وأََحاَطَ بهِمِِ الْخطَرَُ. فتَقَدََّ

ناَ  َّ إِليَهِْ وأََيقْظَوُهُ قاَئلِيِنَ: »ياَ سَيدُِّ، ياَ سَيدُِّ، إِن

نهَلْكُِ!« فنَهَضََ وزَجَرََ الريِّحَ واَلمْاَءَ الهْاَئِجَ، 

َّ قاَلَ لهَمُْ: »أَينَْ  َا وسََادَ الهْدُوُءُ.  ثمُ فسَكَنَ

يماَنكُمُْ؟«  إِ

د آخر كلمات عيسى على الصليب	(

لوقا 46:23مرقس 34:15

الثِةَِ، صرَخََ يسوع بصَِوتٍْ  َّ اعةَِ الث »وفَيِ السَّ

عظَيِمٍ: »أَلوُيِ أَلوُيِ، لمَاَ شَبقَْتنَيِ؟« أَيْ: 

ِماَذاَ ترَكَْتنَيِ؟« »إِلهيِ إِلهيِ، ل

»وقَاَلَ يسوع صَارخِاً بصَِوتٍْ عظَيِمٍ: »ياَ أَبيِ، 

فيِ يدَيَكَْ أَسْتوَدْعُِ روُحِي!« وإَِذْ قاَلَ هذَاَ، 

وحَ« ُّ أَسْلمََ الر

ليسوا على  السنين، فإن معظم منَ تحدثت معهم  التعامل مع مسيحيين عبر  من خبراتي في 

دراية بهذه التغييرات، وهذا ليس أمرا مفاجئا لأن الأناجيل عادة ما تقرأ عموديا؛ وفقط 

الواضح أن مؤلفي  التغييرات، ومن  تظهر هذه  إلى جنب،  أفقيا ومقارنتها جنبا  قراءتها  عند 

يين( وأحدثوا التغييرات وفقا  الأناجيل انزعجوا من تصور كل منهم لعيسى وتلاميذه )الحوار



97

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لذلك. هذه النماذج مهمة لأن لها تبعات خطيرة على المذهب الذي يعتبر الأناجيل إلهاما إلهيا، 

فنسُخَ الأناجيل والتعديل فيها يشي بأن المؤلفين لم يعتبروا كتابات بعضهم بعضا إلهاما، وإلا 

المرء  إذا رفض  الصياغة؛ وحتى  ويراجعوا  يضيفوا موادهم  المواد و ليحذفوا بعض  فما كانوا 

ية بين روايات الإنجيل؛ وإذا  مبدأ الترابط الأدبي فما تزال لدينا مشكلة الاختلافات الجذر

�له بتسجيل  كان المؤلفون يكتبون بموجب الإلهام الإلهي، أليس من المفترض أن يوحي لهم ال�

التفاصيل ذاتها؟ يجب أن نستنتج أن روايات الإنجيل نفسها لم تكن وحيا إلهيا وما هي إلا 

ية. نتاج مساع بشر

ادعاءتنبؤ العهد القديم بالصَلب

الحجة الشائعة التي تطرح لتقديم سند إلهي لموضوع الصَلب هي أن القصة ذاتها تنبأ بها العهد 

القديم. والمنطق وراء ذلك هو أنه حتى لو لم تكن كتابات مؤلفي الإنجيل مدعومة بإلهام إلهى، 

فهم في الواقع ]في مؤلفاتهم[ يسجلون تحقيق نبوءة من العهد القديم مفادها أن عيسى كان له 

أن يعاني ويموت على الصليب من أجل خطايانا. الإصحاح الثالث والخمسون من سفر أشعياء 

برازه في هذا الصدد؛ ها هو الفصل بالكامل: هو أشهر نص للإثبات تم إ

؟  بِّ َّ ِمنَْ ظَهرَتَْ يدَُ الر »منَْ آمنََ بكِلَامَنِاَ، ولَ

نمَاَ كَبرُعْمٍُ أَماَمهَُ، وكََجذِْرٍ فيِ أَرْضٍ ياَبسِةٍَ

لاَ صُورةََ لهَُ ولَاَ جمَاَلَ يسَْترَعْيِاَنِ نظَرَنَاَ، ولَاَ منَظْرََ فنَشَْتهَيِهَُ.

اسِ، رجَلُُ آلامٍَ ومَُختْبَرُِ الْحزُنِْ َّ مُحتْقَرٌَ ومَنَبْوُذٌ منَِ الن

اسُ عنَهُْ وجُُوههَمُْ فلَمَْ نأَْبهَْ لهَُ. َّ مَخذْوُلٌ كمَنَْ حَجبََ الن

بَّ قدَْ عاَقبَهَُ وأََذلَهَُّ. َّ لَ أَوْجاَعنَاَ، ونََحنُْ حَسِبنْاَ أَنَّ الر َّ هُ حمَلََ أَحْزاَننَاَ وتَحَمَ َّ �لكَِن

هُ كاَنَ مَجرْوُحاً منِْ أَجلِْ آثاَمنِاَ ومَسَْحُوقاً منِْ أَجلِْ معَاَصِيناَ، حلََّ بهِِ تأَْديِبُ  َّ َّ أَن إلا

سَلامَنِاَ، وَبِجرِاَحِهِ برَئِنْاَ.

بُّ كاَهلِهَُ بإِِثْمِ جمَيِعنِاَ َّ ناَ كَغنَمٍَ شرَدَْناَ ملِنْاَ كلُُّ واَحِدٍ إِلىَ سَبيِلهِِ، فأََثقْلََ الر ُّ كلُ



98

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

، وكََنعَجْةٍَ صَامتِةٍَ أَماَمَ  بْحِ هُ لمَْ يفَْتحَْ فاَهُ، بلَْ كَشاَةٍ سِيقَ إِلىَ الذَّ َّ ، وَ�لكَِن ظُلمَِ وأَُذلَِّ

يهاَ لمَْ يفَْتحَْ فاَهُ. جاَزِّ

يقِ واَلقْضََاءِ قبُضَِ علَيَهِْ. باِلضِّ

؟ ّ  وفَيِ جِيلهِِ منَْ كاَنَ يظَنُُّ

هُ اسْتؤُصِْلَ منِْ أَرْضِ الأَحْياَءِ، وضَرُبَِ منِْ أَجلِْ إِثْمِ شَعبْيِ. َّ أَن

هُ لمَْ يرَتْكَِبْ جَورْاً، ولَمَْ يكَنُْ  َّ جَعلَوُا قبَرْهَُ معََ الأَشرْاَرِ، ومَعََ ثرَيٍِّ عنِدَْ موَتْهِِ. معََ أَن

. َمهِِ غشٌِّ فيِ ف

هُ يرَىَ  َّ �لهُ أَنْ يسَْحَقهَُ باِلْحزَنَِ. وحَِينَ يقُدَِّمُ نفَْسهَُ ذبَيِحةََ إِثْمٍ فإَِن ومَعََ ذلَكَِ فقَدَْ سرَُّ ال�

بِّ علَىَ يدَهِِ. َّ ةُ الر امهُُ، وتَفُْلحُِ مسَرََّ َّ نسَْلهَُ وتَطَوُلُ أَي

ينَ وَيحَمْلُِ آثاَمهَمُْ. وَيرَىَ ثمِاَرَ تعَبَِ نفَْسِهِ وَيشَْبعَُ، وعَبَدْيِ البْاَرُّ يبُرَرُِّ بمِعَرْفِتَهِِ كَثيِرِ

للِمْوَتِْ  سَكَبَ  هُ  َّ لأَن اءِ،  الأَعزَِّ معََ  غنَيِمةًَ  فيَقَْسمُِ  العْظُمَاَءِ،  بيَنَْ  نصَِيباً  أَهبَهُُ  لذِلَكَِ 

أَثمَةٍَ. معََ  وأَُحْصيَِ  نفَْسهَُ، 

ِبيِنَ« ]أشعياء 12-1:53[ ينَ، وشََفعََ فيِ المْذُْن وهَوَُ حمَلََ خَطيِئةََ كَثيِرِ

حمَلََ  »وهَوَُ  و  شَعبْيِ«  إِثْمِ  أَجلِْ  منِْ  »وضَرُبَِ  مثل  عبارات  أن  بالتأكيد  يبدو  أشعياء،  في 

ينَ« تشبه في ظاهرها بشكل ملحوظ قصة الصَلب في علم اللاهوت. و�لكن عندما  خَطيِئةََ كَثيِرِ

نحلل هذا الإصحاح بأكمله سنرى أنه لا يمكن أن يكون نبوءة عن عيسى، فعندما يتعلق الأمر 

النبوءة  تقدمها  التي  التفاصيل  من  جزئية  تعتبر كل  المقدس  الكتاب  في  الموجودة  بالنبوءات 

معيارا يجب توفره. لذلك، إذا اعتبرنا ]أشعياء 53[ نبوءة عن المستقبل، بالتالي كي يحققها 

عيسى، فكل جزئية من التفاصيل الواردة بالنبوءة لابد أن تتحقق في حياة عيسى كما تم تصويرها 

النبوءة  لتحقيق  المرشح  هو  عيسى  يكون  لن  فعندئذ  لم يحدث ذلك،  وإذا  الجديد؛  العهد  في 

وستبقى بذلك غير محققة، كما نجد ذكرا لذلك أيضا في الآية العاشرة:

امهُُ« َّ هُ يرَىَ نسَْلهَُ وتَطَوُلُ أَي َّ »...فإَِن



99

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ية المستخدمة »لكلمة نسل« هي »زيرا« )Zera( وتحمل معنى النسل والمني. إذن،  الكلمة العبر

في سياق هذه الآية فهذا يعني أنه سيرى أولاده، ومن المستحيل أن يعود ذلك على عيسى لأنه 

لا يوجد أي مكان في العهد الجديد يذكر أن عيسى كان له أبناء. ربما يحتاج الثالوثيون إعادة 

التفكير قبل محاولة المجادلة بأن عدم ذكر أنه لم يكن له أبناء يترك احتمالية أنه يمكن أن يكون 

يين وسيكون  لديه؛ لأن وجهة نظرهم تلك تعني أن أي أبناء لعيسى سيكونون أيضا آلهة بشر

بذلك لدينا احتمال مثير للمشاكل بوجود أحفاد للآب. وتذكر الآية السابقة أيضا أن أيامه 

�له، فالإنسان  ستطول؛ هذه العبارة ليست منطقية من منظور الاعتقاد الثالوثي بأن عيسى هو ال�

ا لا يمكن إطالة حياته. ًّ �له أبدي، و من كان أبدي الفاني يمكن أن تطول أيامه، �لكن ال�

الآن، يميل أولئك الذين يعتبرون ]أشعياء 53[ نبوءة عن عيسى إلى تفسير هذه الآيات بشكل 

ر  َّ مجازي لأن التفسير الحرفي يثير المشاكل؛ �لكن النهج المجازي يشي بعدم الاتساق. فلماذا تفُس

ر تلك الكلمات  َّ تلك الكلمات التي تدعم الصَلب مثل كلمة »أوجاع« بشكل حرفي بينما تفُس

التي تتعارض مع عيسى مثل »إنجاب الأطفال وإطالة الحياة« بشكل مجازي في الوقت الذي 

ذكرت كل الكلمات تلك في نفس الآية العاشرة، ومع ذلك لا يوجد شيء في سياق الآية 

يشير إلى مزج التفسير الحرفي والمجازي: 

هُ يرَىَ  َّ �لهُ أَنْ يسَْحَقهَُ باِلْحزَنَِ. وحَِينَ يقُدَِّمُ نفَْسهَُ ذبَيِحةََ إِثْمٍ فإَِن »ومَعََ ذلَكَِ فقَدَْ سرَُّ ال�

بِّ علَىَ يدَهِِ« َّ ةُ الر امهُُ، وتَفُْلحُِ مسَرََّ َّ نسَْلهَُ وتَطَوُلُ أَي

يا عوضا  وعليه، ف�لكي يكون هناك اتساق يجب علينا تفسير العبارات جميعها إما حرفيا أو مجاز

عن الانتقاء والاختيار وفقا لرغباتنا.

وعليه، فلو كان ]أشعياء 53[ لا يتكلم عن عيسى، فعن منْ يتكلم إذن أو إلى ماذا يشير؟ ربط 

الشعب اليهودي تاريخيا الإصحاح بمعاناة الإسرائيليين، بل هناك مصادر مسيحية هامة تشترك 

مع وجهة النظر اليهودية تلك؛ فعلى سبيل المثال، يقول كتاب هاربر كولينز لدراسة الكتاب 

المقدس: »إن ا�لكنيسة القديمة حددت العبد في هذه الفقرة ]أشعياء 13:52؛ 53-12[ بأنه 

يسوع، وقد يكون العهد الجديد قد شكل شعور يسوع بهويته ومهمته من خلال هذه الصورة؛ 



100

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

المنفية« ]54[؛ والتعليق  العبد هو إسرائيل  التاريخي الأصلي يبدو أن  ومع ذلك في النص 

الموجود في طبعة دراسة أكسفورد للكتاب المقدس الإنكليزي الجديد يربط ذكر أشعياء للموت 

بتدمير ونفي إسرائيل: »الحشود، الأمم الوثنية، التي عاش بينهم العبد )إسرائيل( تتحدث هنا 

)في الآية التاسعة(، قائلة إنه من الصعب تصديق أهمية إذلال إسرائيل وتمجيدها ... ربما يشير 

الموت إلى تدمير إسرائيل ونفيها« ]55[

�له الذين يعانون،  في الواقع، يمكن أن تنطبق آية ]أشعياء 53[ على أي شعب من شعوب ال�

�له  ال� كلمات  إرميا  النبي  نقل  حيث  لإرميا  القديم  العهد  سفر  في  التفسير  لهذا  دعما  ونجد 

بإخلاص إلى بنى إسرائيل وحذرهم من قرب السبي البابلي الذي كان من المؤكد حدوثه إن 

ى إِخْوتَكَُ وأََفرْاَدُ أُسرْتَكَِ  َّ لم يتوبوا، و�لكن لم يستمع إليه أحد، معرضين عنه حتى عائلته: »حَت

روُا لكََ« ]إرميا 6:12[. وعانى إرميا عناء شديدا حيث تعرض للضرب والسجن: »فثَاَرَ  َّ قدَْ تنَكَ

لوُهُ إِلىَ سِجنْ«  َّ وهُ فيِ بيَتِْ يوُناَثاَنَ الكْاَتبِِ الذَّيِ حَو بَوُهُ، وزَجَُّ ؤسََاءِ علَىَ إِرْميِاَ وضَرَ ُّ غضََبُ الر

]إرميا 15:37[. فهنا يبدو أن إرميا اقتبس ]أشعياء 53[ وطبقها على نفسه:

أشعياء 7:53-8أرمياء 11 :19-18

 َّ بُّ علَىَ ذلَكَِ فعَرَفَتُْ؛ثم َّ »وقَدَْ أَطْلعَنَيِ الر

أَرَيتْنَيِ أَعمْاَلهَمُُ المْنُكْرَةََ. وَ�لكَِنيِّ كُنتُْ كَحمَلٍَ 

همُْ  ، لمَْ أُدْركِْ أَنَّ بْحِ أَليِفٍ يسُاَقُ إِلىَ الذَّ

جَرةََ وثَمِاَرهَاَ،  يتَآَمرَوُنَ علَيََّ قاَئلِيِنَ: »لنِتُلْفِِ الشَّ

ولَنْسَْتأَْصِلهُْ منِْ أَرْضِ الأَحْياَءِ فيَنَدْثَرَِ اسْمهُُ 

إِلىَ الأَبدَِ«

هُ لمَْ يفَْتحَْ  َّ ، وَ�لكَِن »ظُلمَِ وأَُذلَِّ

 ، بْحِ فاَهُ، بلَْ كَشاَةٍ سِيقَ إِلىَ الذَّ

يهاَ لمَْ  وكََنعَجْةٍَ صَامتِةٍَ أَماَمَ جاَزِّ

َّهُ اسْتؤُصِْلَ منِْ  يفَْتحَْ فاَهُ. ...  أَن

أَرْضِ الأَحْياَءِ، وضَرُبَِ منِْ أَجلِْ 

إِثْمِ شَعبْيِ؟«

ية مسألة ما إذا كان إصحاح  يمكننا في الواقع أن نبحث في مكان آخر في العهد القديم لتسو

]أشعياء 53[ يتكلم عن عيسى، حيث توجد نبوءات في العهد القديم تتعلق تحديدا بالمسيح، 

وتستبعد تلك النبوءات بشكل واضح أية احتمالية لصلب المسيح، وفي العهد الجديد يؤكد عيسى 



101

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

نبوءة عن نفسه في العهد القديم:

سَةِ، وأََوْقفَهَُ علَىَ حاَفةَِ سَطْحِ الهْيَكْلَِ، وقَاَلَ لهَُ:  بلْيِسُ إِلىَ المْدَيِنةَِ المْقُدََّ َّ أَخذَهَُ إِ »ثمُ

هُ مكَْتوُبٌ:  َّ �لهِ، فاَطْرحَْ نفَْسكََ إِلىَ أَسْفلَُ، لأَن بن ال� »إِنْ كُنتَْ إ

َئكَِتهَُ بكَِ،  »يوُصْيِ ملَا

فيَحَْملِوُنكََ علَىَ أَيدْيِهمِْ،

�لكِيَْ لاَ تصَْدمَِ قدَمَكََ بِحجََرٍ!««

ى7-5:4[ َّ بَّ إِلهكََ!«« ]مت َّ فقَاَلَ لهَُ عيسى: »ومَكَْتوُبٌ أَيضْاً: لاَ تُجرَبِِّ الر

نرى هنا أن الشيطان تحدى عيسى من خلال تحقيق نبوءة من العهد القديم، ويجيب عيسى 

ليثبتها )»ومَكَْتوُبٌ أَيضْاً «(؛ النبوءةُ المقتبسةُ موجودةٌ في ]المزمور 91[:

يصُِيبكََ  )»فلَنَْ  بمكروه  يصاب  لن  عيسى  أن  تذكر  أدناه   ]91 ]المزمور  آيات  أن  نلاحظ 

�لهَ  قدَمَكََ بِحجََرٍ«(، وأنَّ ال� َّ تصَْدمَِ  شرٌَّ«(، وأن الملائكة ستحرسه )»علَىَ أَيدْيِهمِْ يحَمْلِوُنكََ لئِلَا

يقِ،  �له سينقذه من جميع المصاعب )»أُراَفقِهُُ فيِ الضِّ سينقذه ويحميه )»أُنَجيِّهِ، وأُرفَعِّهُُ«(، وأن ال�

وأُنقْذِهُُ«(. من الواضح أن هذه النبوءة تنفى أي احتمال لمسيح مصلوب. وإذا أردنا أن نكون 

موضوعيين في تفسيرنا للكتاب المقدس، فالشاهد أن كلمات عيسى الصريحة عن نفسه التي 

تثبت ]المزمور 91[ كنبوءة تتجاوز مقارنة ذلك التفسير التخميني مع ]أشعياء 53[.

َّ نبوءات في العهد القديم بشأن صلب عيسى، بل هناك  بإيجاز، الأمر مختلف كلية، فليس ثم

يقة  في الحقيقة نبوءات تؤكد بوضوح أن المسيح لن يصيبه أذى بأي شكل من الأشكال. والطر

الوحيدة التي يمكنك من خلالها التوصل لوجود نبوءة بشأن مسيح مصلوب في العهد القديم 

هي أن تتجاهل الآيات الصريحة مثل تلك الموجودة في ]المزمور 91[ ، وتفسر عوضا عنها تلك 

الآيات المبهمة نسبيا، مثل ]أشعياء 53[، من خلال نصوص الإنجيل حول الحياة والموت 

وبعث عيسى حيا.



102

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

متى5:4-7المزامير 15-10:91

ةٌ منِْ  َّ َليِ »فلَنَْ يصُِيبكََ شرَُّ ولَنَْ تقَْترَبَِ ب

مسَْكِنكَِ

َئكَِتهَُ بكَِ �لكِيَْ يَحفْظَوُكَ فيِ  هُ يوُصْيِ ملَا َّ   فإَِن

جمَيِعِ طُرقُكَِ .

َّ تصَْدمَِ بِحجََرٍ  علَىَ أَيدْيِهمِْ يحَمْلِوُنكََ لئِلَا

قدَمَكََ. 

تطَأَُ علَىَ الأَسَدِ واَلأَفعْىَ، تدَوُسُ الشِّبلَْ 

عبْاَنَ.  ُّ واَلث

هُ  َّ قَ بيِ. أُرفَعِّهُُ لأَن َّ هُ تعَلَ َّ : أُنَجيِّهِ لأَن بُّ َّ  قاَلَ الر

عرَفََ اسْميِ.

يقِ،  يدَْعوُنيِ فأََسْتجَِيبُ لهَُ، أُراَفقِهُُ فيِ الضِّ

أُنقْذِهُُ وأَُكرْمِهُُ.

بلْيِسُ إِلىَ المْدَيِنةَِ  َّ أَخذَهَُ إِ »ثمُ

سَةِ، وأََوْقفَهَُ علَىَ حاَفةَِ سَطْحِ  المْقُدََّ

بن  الهْيَكْلَِ، 6 وقَاَلَ لهَُ: »إِنْ كُنتَْ إ

هُ  َّ �لهِ، فاَطْرحَْ نفَْسكََ إِلىَ أَسْفلَُ، لأَن ال�

مكَْتوُبٌ:

َئكَِتهَُ بكَِ، يوُصْيِ ملَا

فيَحَْملِوُنكََ علَىَ أَيدْيِهمِْ 

�لكِيَْ لاَ تصَْدمَِ قدَمَكََ بِحجََرٍ!«

فقَاَلَ لهَُ يسَوُعُ: »ومَكَْتوُبٌ أَيضْاً: لاَ 

بَّ إِلهكََ!«« َّ تُجرَبِِّ الر

لم يكن وحيا إلهيا ولم يكن تنبؤا، فهل كان بشهادة الشهود؟

حتى الآن، رأينا في هذا الفصل أن قصة الصَلب لا تستند على وحي إلهي، لا في مؤلفات 

الأناجيل ولا في نبوءات العهد القديم؛ ولنتذكر أن الوحي الإلهي وحده هو ما يمنح اليقين 

المطلق، حيث أن معرفة الإنسان مقتصرة على الظاهر فقط؛ وقد تتساءل: حتى لو أن نصوص 

الإنجيل بشأن الصَلب لا يوجد لها إسناد إلهي، ألم يكن مؤلفوه شهود عيان على حياة عيس؟ 

وبالتالي يمكن الثقة تاريخيا في تلك النصوص التي كتبوها بشأن موت عيسى.

إلى  ننظر  أن  يجب  الصَلب،  حدث  على  شهودا  كانوا  الإنجيل  مؤلفي  أن  ادعاء  أجل  من 

بالمؤلفين: المتعلقة  الأساسية  الثلاث  المعلومات 



103

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

- هويتهم	

- محتوى مؤلفاتهم	

- تاريخ مؤلفاتهم	

عت النيابة وجود  من أجل توضيح هذه النقطة، تخيل أنك أحد المحلفين في محاكمة ما، وادَّ

شاهد رأَى المتهم يرتكب الجريمة التي أدت إلى إجراء المحاكمة. إن اتضح أن المتهم مذنب، 

سيكون عليهم أن يواجهوا احتمالية إصدار قرار بسجنه مدى الحياة، فالمخاطر عالية ومصير 

المتهم كله بين أيديكم. وبما أن الشاهد يقدم الدليل الأساسي ضد المتهم، فمن الطبيعي أن تكون 

لديك رغبة في التأكد – بعيدا عن أي شك منطقي – من أن شهاداتهم موثوق بها. ثم تطالب 

النيابة بإحضار الشهود لمساءلتهم، ومن المفاجئ أن يقولوا أنهم لن يتمكنوا من ا�لكشف عن 

هويتهم لأنهم يرغبون في أن يظلوا مجهولين، و�لكن يمكنهم تقديم بيان كتابي نيابة عن أنفسهم. 

ثم تفحص البيان الكتابي لتجد أنه يحتوي على تفاصيل تتعارض مع الدليل الآخرالمقدم في 

القضية؛ هل ستشعر بالارتياح عند إدانة المتهم بالسجن مدى الحياة في مثل هذه الأحوال؟ 

يو الافتراضي قصة الصَلب، ويمكنك تخيل قصة الصَلب على أنها هي قضية  يمثل هذا السينار

المحاكمة، وأن مؤلفي الأناجيل هم الشهود المحتملون. فكل فرد فينا يمثل هيئة المحلفين، ونحتاج 

إلى فحص ادعاءات مؤلفي الأناجيل  لنقرر إن كانوا شهودا حقيقيين أم لا، وإذا أسأنا الفهم 

فإننا هنا لا ندين شخصا آخر، بل ندين أنفسنا، فحياتنا الأبدية في الآخرة هي المهددة بالخطر في 

هذه الحالة.

عندما نتحرى مؤلفي الأناجيل في ضوء هويتهم ومحتوى مؤلفاتهم وتاريخها سنجد أنهم ليسوا 

شهودا موثوقا بهم على قصة الصَلب. من المهم بداية الاعتراف بأن الأناجيل نفسها في الحقيقة 

مجهولة ]الإسناد[ ]56[؛ فبينما ترى اليوم في العهد الجديد عناوين مثل »الإنجيل وفقا لـ« 

في بداية كل إنجيل من الأناجيل، ضروري أن نعرف أن أيا من مؤلفي الأناجيل لم يعرف 

نفسه باسمه في النصوص، فقد اقتبسها آباء ا�لكنيسة دون اسم مؤلفيها في النصف الأول من 

القرن الثاني )أي من عام 100-150 ميلادية(،  ثم ظهرت أسماؤهم المعروفة الآن فجأة 



104

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

في حولي عام 180 ميلادية، أي بعد 150 عاما على ظهور يسوع ]57[. ونجد ذلك في 

في  يكتب  كان  الذي  مارتر  جاستن  مثل  القديمة  ا�لكنيسة  عن  الأوائل  المنافح�ين  مؤلفات 

منتصف القرن الثاني. إقتبس جاستن من الإنجيل في مناسبات عديدة و�لكن من الصادم 

يين«، ولا يقول أنه  أنه لا يذكر الأناجيل بأسمائها؛ بدلا من ذلك يطلق عليهم »مذكرات الحوار

َّفوا هذه الأسفار، و�لكن يقول أن هذه الأسفار تحافظ على  يين أنفسهم قد أل يعتقد أن الحوار

ياتهم بشأن حياة عيسى وتعاليمه(؛ هذه هي بعض الأسباب التي دفعت  »مذكراتهم« )أي ذكر

يوحنا أطلقت على الأناجيل بعد فترة  الباحثين إلى الاقتناع بأن أسماء متى ومرقس ولوقا و

يلة من تأليفها ابتداءً. طو

عي مؤلفو أناجيل متى ومرقس ولوقا أنهم أول من شهدوا حياة عيسى، ففي الحقيقة  لا يدَّ

يقول مؤلف إنجيل لوقا بمنتهى الوضوح بأنهم ليسوا شهودا، فيقول في الإنجيل:

تْ بيَنْنَاَ، كَماَ  َّ َّتيِ تمَ ةٍ فيِ الأَحدْاَثِ ال ينِ قصَِّ ا كاَنَ كَثيِروُنَ قدَْ أَقدْمَوُا علَىَ تدَْوِ َّ »لمَ

للِكْلَمِةَِ«  اماً  صَاروُا خدَُّ  َّ عيِاَنٍ،ثم شهُوُدَ  البْدَاَيةَِ  منَِ  الذَّيِنَ كاَنوُا  أُولئكَِ  إِليَنْاَ  مهَاَ  َّ سَل

.]2-1:1 ]لوقا 

هناك نقاط مهمة نلاحظها هنا، فالمؤلفون يتحدثون بصيغة ضمير المتكلم )»نحن«( و�لكنهم لا 

عون أن هناك آخرين – ليس لهم أسماء أيضا – سبقوهم في كتابة رواية  يذكرون من هم، ويدَّ

عن »الأشياء التي حدثت بيننا«، وهذه »الأشياء« بالطبع تمثل أحداث حياة عيسى. وبنى 

يقول  ولا  وخادميها«،  للكلمة  العيان  »الشهود  عن  منقولة  عادات  على  رواياتهم  الأسلاف 

مؤلف لوقا أنهم بأنفسهم تمكنوا من الوصول إلى شهود عيان، بل كانت المواد التي قدموها 

هم وأسلافهم في أسفارهم مبنية على تقارير تعود إلى الشهود العيان و »خدام الكلمة«. إنجيل 

يوحنا هو الإنجيل الوحيد الذي ينص على أن أحد تلاميذ عيسى هو من كتبه: »هذَاَ التلِّمْيِذُ هوَُ 

نهَاَ هنُاَ. ونََحنُْ نعَلْمَُ أَنَّ شهَاَدتَهَُ حَقٌّ« ]يوحنا 24:21[؛ وهذا  الذَّيِ يشَهْدَُ بهِذهِِ الأُموُرِ، وقَدَْ دوََّ

التلميذ يبدو أنه يعود على »التلميذ الذي أحبه عيسى« الذي ذكر خمس مرات في إنجيل يوحنا 

]يوحنا 23:13؛ 26:19؛ 2:20؛ 7:20، 2:21[. وعلى الرغم من أن هذا التلميذ المحبوب 



105

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

مرتبط تقليديا بيوحنا الإنجيلي، ترفض معظم الأبحاث الأكاديمية الحديثة وجهة النظر هذه 

]58[، فهؤلاء ]المؤلفون[ إذن أشخاص مجهولون أيضا يمكننا فقط تكهن هويتهم الحقيقية.

يمكننا الرجوع إلى محتوى إنجيل يوحنا لاستنتاج ما يتعلق بكونها مصدر موثوق عن حياة 

عيسى؟. وقبل ذلك، دعونا نضع أنفسنا مكان التلميذ يوحنا الذي مشى وتحدث وعاش مع 

عيسى. إذا كنت ستكتب رواية عن تجاربك الشخصية مع عيسى، هل كنت ستستخدم في 

السرد ضمير المتكلم أم ضمير الغائب؟ على سبيل المثال، إذا رأيت عيسى يلقي خطابا معينا، هل 

ستروي ذلك في ضمير المتكلم »سمعت عيسى يقول«، أم في ضمير الغائب »قال عيسى ليوحنا«؟ 

عادة ما يكتب الأشخاص بضمير الغائب عندما ينقلون شيئا سمعوه من شخص أخر، فإذا كنت 

المتكلم. وعندما  باستعمال ضمير  بالفعل قد شهدت الخطاب الأول كنت ستكتب روايتك 

نحلل أسلوب سرد إنجيل يوحنا نجد أن التلميذ الذي أحبه عيسى – والذي يقال أنه مؤلف 

الإنجيل – يشار إليه بضمير الغائب، مما يؤكد أن المؤلف لا يمكن أن يكون هو نفسه التلميذ: 

« ]يوحنا  نهَاَ هنُاَ. ونََحنُْ نعَلْمَُ أَنَّ شهَاَدتَهَُ حَقُّ »هذَاَ التلِّمْيِذُ هوَُ الذَّيِ يشَهْدَُ بهِذهِِ الأُموُرِ، وقَدَْ دوََّ

23:13[. وفي الحقيقة نجد أسلوب السرد هذا – غير المترابط الذي يستخدم ضمير الغائب 

– مستخدما في إنجيل يوحنا، وفي الحقيقة في أناجيل أخرى مثل متى ومرقس ولوقا. ومن 

الواضح أن الأناجيل لم يكتبها شهود أولون لعيسى، بل مؤلفون لاحقون لم يكن لديهم صلة 

بالأحداث التي يسردونها، وبالتالي استخدموا ضمير الغائب المستقل في مؤلفاتهم – مثل الذي 

نستخدمه في كتابة التاريخ .

وهناك نقطة أخرى مثيرة للاهتمام حول مؤلف إنجيل يوحنا وهي كيفية تمثيله لعيسى؛ فيلقي 

عيسى الموعظة في أناجيل متى ومرقس ولوقا باستخدام الأمثال والأقوال القصيرة المختصرة، 

يلة مما يجعل عيسى يبدو مثل فيلسوف يوناني،  و�لكن في إنجيل يوحنا يستخدم الخطابات الطو

تدريسه  أساليب  من  كانت  الأمثال  أن  المرء  يستنتج  لا  منفصلا،  يوحنا  إنجيل  قرئ  وإذا 

المعتادة )بخلاف ]يوحنا 1:15-8[، وهو نموذج نادر لاستخدام الأمثال في إنجيل يوحنا(.

لمحتوى  أعمق  ية  المقدسة من أجل رؤ للأرض  الاجتماعية  الظروف  إلى  النظر  أيضا  يمكننا 



106

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

أثناء قرنها الأول مرتفعة بشكل مذهل،  الأمية في فلسطين  الأناجيل، حيث كانت نسب 

وقدرت إجمالي نسبة المتعلمين عند اليهود في عصر عيسى بأقل من 3% ]59[. وهذا ليس 

مفاجئا، فقد كان مجتمعا يعتمد في غالبيته على المشافهة. وإضافة إلى ذلك، لم يكن لدى غير 

المتعلمين والفقراء – الذين مثلوا معظم السكان – أسباب كافية لتعلم القراءة والكتابة، فقد 

تمثل عملهم الأساسي في الزراعة وصيد السمك. ونرى انعكاس هذه الظروف الاجتماعية في 

يين( – بمن فيهم يوحنا – بأنهم »غير متعلمين«  العهد الجديد الذي يصف تلاميذ عيسى )الحوار

غيَرُْ  همُاَ  أَنَّ ا عرَفَوُا  َّ لمَ ا،  َّ يوُحَن وَ بطُْرسَُ  منِْ جرُْأَةِ  المْجُْتمَعِوُنَ  بَ  و«من عامة الشعب«: »فتَعَجََّ

الرسل 13:4[؛  معََ يسوع« ]أعمال  همُاَ كاَناَ  أَنَّ فأََدْركَُوا  الشَّعبِْ،  ةِ  عاَمَّ همُاَ منِْ  وأََنَّ متُعَلَمِّيَنِْ 

يقول قاموس سترونج للكتاب المقدس ما يلي عن الكلمات ذات الأصل اليوناني المترجمة إلى  و

»غير متعلمين« و »من عامة الشعب«:

»أجراماتوس )أميّ( – أميّ، غير متعلم.

إديوتيس )أبله( – رجل غير متعلم وأميّ مقابل المثقف المتعلم: أي شخص غير 

ماهر في أي فن«

يين( أمثال يوحنا  مع أخذ ذلك في الاعتبار، فمن غير المرجح على الإطلاق أن التلاميذ )الحوار

ا وغير متعلم – هم مؤلفو الأناجيل )وهي أعمال مكتوبة  ًّ – الذي يصفه العهد الجديد بكونه أمي

بلغة يونانية فصيحة(، و�لكن من المنطقي أن المؤلفين اللاحقين غير المعروفين – الماهرين في 

الفلسفة اليونانية والبلاغة والأدب – هم من كتبوا روايات الإنجيل.

وأخيرا، دعونا نضع في الاعتبار تواريخ كتابة الأناجيل. اتفق باحثو العهد الجديد على نحو كبير 

على أن أول إنجيل كان مرقس وكتب نحو عام 70 ميلادية؛ بينما أناجيل متى ولوقا كانا 

بعده ببضعة أعوام ما بين عامي 80-85 ميلادية؛ أما إنجيل يوحنا فكان آخر إنجيل بين عامي 

التواريخ تخرج  إلى هذه  الباحثين  تفاصيل كيفية وصول  في  ميلادية. والخوض   100-90

عن نطاق الكتاب، و�لكن دعونا نغطي بعض النقاط لإيضاح سبب تفضيل ا�لكثيرين لهذه 

�له حوالي عام 30 ميلادية، لذا يمكننا استخدام  التواريخ بالأخص. في البداية، رفُع عيسى إلى ال�



107

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

هذا التاريخ باعتباره حد أدنى مبدئي لأن الأناجيل بالتأكيد كُتبت بعد ذلك. وبالفعل أول 

الاقتباسات المقنعة للأناجيل جاءت في مؤلفات جاستن مارتر حوالي عام 150 ميلادية، ولم 

يوحنا، و�لكنه اقتبس منها بوضوح. وإذا استخدمنا  يسُمِ جاستن الأناجيل بمتى ومرقس ولوقا و

هذا التاريخ باعتباره حدا أعلى، سيعني ذلك أن الأناجيل يعود تاريخها إلى الأعوام ما بين 

30-150ميلادية.

التواريخ بدقة أكبر، يمكننا الرجوع إلى مؤلفات بولس، فقد كتب بولس  من أجل تحديد 

رسائله ما بين عامي 50-60ميلادية، ولم يذكر الأناجيل قط ولم يقتبس منها، لذلك يبدو أنها لم 

تكُتب أثناء حياته. وكان بولس شخصا كثير السفر، وله علاقات كثيرة بشخصيات  مهمة على 

نحو استثنائي، لذلك إن كان هناك أي شخص على علم بوجود روايات مكتوبة عن حياة عيسى 

بالطبع سيكون هو. ومن هذا المنطلق، من الواضح أن الأناجيل لم تكن منتشرة بعد في الحقبة 

من 50-60 ميلادية، وذلك يقرب اللإطار الزمني لفترة ما بعد عام 60 ميلادية. وبناء على 

العلاقة الأدبية بين الأناجيل وكذلك الروابط بين المواضيع التي كتب عنها المؤلفون والأحداث 

يصعب  ودائما  ميلادية.  عام 100-70  بين  ما  الأناجيل  تواريخ  الباحثون  يحدد  التاريخية، 

تحديد تواريخ دقيقة للروايات القديمة. وما لم تشُر الأناجيل إلى أشخاص أو أحداث حدُدت 

تخمين  فيجب  كتبوها،  متى  مؤلفوها  يذكر  لم  ما  أو  بها،  موثوق  أخرى  مصادر  من  تواريخها 

يتفق  الأربعة(  للأناجيل  ميلادية  بين عام 100-70  المؤشرات )ما  و�لكن هذه  التواريخ. 

يقول كريستوفر تاكيت Christopher Tuckett – الباحث في العهد  عليها معظم الباحثين. و

الجديد – أن جميع الأناجيل الأربعة كتبها مسيحيون لاحقون: »بالتالي عند قراءة الأناجيل، 

يجب أن نعي حقيقة أننا نقرأ روايات عن حياة يسوع كما نقلها المسيحيون اللاحقون، وبالتالي 

قد نتعلم ا�لكثير – إن لم يكن أكثر – عن المسيحيين اللاحقين أكثر مما نتعلم عن يسوع نفسه 

أثناء دراسة نصوص الأناجيل« ]60[

بإيجاز، عندما يتعلق الأمر بتواريخ الأناجيل، لم يكتب أي منها أثناء حياة عيسى ولا أثناء 

يين ربما يكونون قد ماتوا بحلول هذه المرحلة. وعندما نضع  حياة أي من الشهود، لأن الحوار



108

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

أن  نستنتج  أن  فيجب  معادلة،  في  حساباتنا  ضمن  الأناجيل  ومحتوى  المعروفة  غير  ياتهم  هو

الأناجيل لم يكتبها شهود عيان.

هل نقُلت القصص عن عيسى بمصداقية؟

حتى الآن في هذا الفصل، رأينا أنه ليس فقط أن الصَلب في روايات الأناجيل لم يستند إلى 

يعني ذلك أنهم –  وحي إلهي، بل أيضا رأينا أن مؤلفيه لم يكونوا شهودا على حادثة الصَلب. و

وفقا لمصادرهم – اقتصروا على تسجيل قصص عيسى التي نقلها إليهم أشخاص آخرون. كيف 

كان الوضع في العقود التي أعقبت ظهور عيسى، ألم يكن هناك قصص غير تلك الموجودة 

في العهد الجديد اليوم؟ وهل كان ثم معتقدات أخرى منافسة؟ بالطبع كان هناك معتقدات 

ات بولس: منافسة كثيرة مثلما هو موضح في مؤلفَّ

تنَاَلوُنَ روُحاً  نَحنُْ أَوْ كُنتْمُْ  بهِِ  لمَْ نبُشَرِّْ  بيِسوعَ آخرََ  ِيكمُْ يبُشَرُِّ  »فإَِذاَ كاَنَ منَْ يأَْت

سرُوُرٍ«  بكِلُِّ  ذلَكَِ  تَحتْمَلِوُنَ  َّكمُْ  فإَِن تقَْبلَوُهُ،  لمَْ  إِنْجيِلاً  تقَْبلَوُنَ  أَوْ  تنَاَلوُهُ،  لمَْ  آخرََ 

]4:11 الثاني  ]كورنثوس 

بالتالي، يمكننا ملاحظة أنه حتى في وقت مبكر أثناء الخمسينيات بعد الميلاد عندما كان بولس 

يكتب، كان هناك ا�لكثير من المعتقدات المنافسة بشأن حياة عيسى. مع الأسف، المعتقدات 

الوحيدة التي بقيت منذ القرن الأول هي الروايات التي نجدها في العهد الجديد اليوم، ولا 

استبعادها  في  نتعجل  أن  ينبغي  لا  و�لكن  الأخرى  المعتقدات  من  أي  إلى  الوصول  يمكننا 

استنادا إلى هجوم خصومها أو استبعادها من العهد الجديد. ويجب أن نتذكر أن التاريخ يكتبه 

المنتصرون، و�لكن لا يعني ذلك أن المعتقدات الموجودة في العهد الجديد هي الأكثر صحة، 

السياسية  العوامل  تلعب  الكتاب،  الثالوث في الفصل الأول من هذا  فمثلما رأينا في مذهب 

والاجتماعية دورا كبيرا في تحديد أي من وجهات النظر تلك التي تهيمن.

على الرغم من أن مؤلفات بولس تمثل أقدم مؤلفات المسيحيين، �لكن لا يمكننا الرجوع إليها 

العهد الجديد،لأنه لا يخوض في تفاصيل الصَلب. فهو  لاختبار مصداقية رواية الصَلب في 



109

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

مؤمن بأن عيسى صلب، و�لكنه لا يكشف عن أي تفاصيل. وباعترافه الشخصي، لم يكن هو 

متْهُُ، وهَوَُ  َّ لِ الأَمْرِ، ماَ كُنتُْ قدَْ تسَلَ متْكُمُْ، فيِ أَوَّ َّ نفسه شاهد عيان على الصَلب: »فاَلوْاَقعُِ أَنيِّ سَل

ِماَ فيِ ا�لكْتُبُِ« ]كورنثوس الأول 3:15[؛ وهنا  ل أَنَّ المْسَِيحَ ماَتَ منِْ أَجلِْ خَطاَياَناَ وفَقْاً 

يقول بولس أنه ينقل معلومات تلقّاها من آخرين. و�لكي تكون قصة صلب عيسى موثوقا بها، 

يجب أن تكون القصص التي بنيت على أساسها مسألة الصَلب موثوقا بها. تمثل الأناجيل أقدم 

المؤلفات التي تعطي تفاصيل بشأن الأحداث التي سبقت الصَلب، والصلب نفسه وما بعده، 

لذلك يجب أن نركز انتباهنا على الأناجيل. �لكن عندما ندقق في روايات الإنجيل فيما يتعلق 

بالصلب والأحداث الرئيسية المحيطة به – مثل قيام عيسى من الموت – سنجد أن هناك دليلا 

على التغييرات والمتناقضات والأكاذيب:

إنجيل يوحنا يغير تاريخ الصَلب

وفقا لأناجيل مرقس ومتى ولوقا، كان آخر عشاء هو وجبة عيد الفصح التي تناولها عيسى 

يين(. تلاميذه )الحوار مع 

»وقَبُيَلَْ عيِدِ الفْصِْحِ، وَيسوع عاَلمٌِ أَنَّ سَاعتَهَُ قدَْ حاَنتَْ ليِرَحْلََ منِْ هذَاَ العْاَلمَِ إِلىَ الآبِ، فإَِذْ 

ةِ: ففَيِ أَثنْاَءِ العْشَاَءِ« ]يوحنا  َّ همُُ الآنَ أَقصْىَ المْحََب تهَُ الذَّيِنَ فيِ العْاَلمَِ، أَحَبَّ كاَنَ قدَْ أَحَبَّ خاَصَّ

]2-1:13

ويستمر يوحنا في قوله إن صلب عيسى قد نفذ ليلة التحضير لعيد الفصح:

لوقا 13:22-15متى 19:26-21مرقس 18-16:14

»فاَنطْلَقََ التلِّمْيِذاَنِ ودَخَلَاَ 

المْدَيِنةََ، ووَجَدَاَ كَماَ قاَلَ 

زاَ للِفْصِْحِ« لهَمُاَ. وهَنُاَكَ جَهَّ

»ففَعَلََ التلامَيِذُ ماَ 

أَمرَهَمُْ بهِِ يسوع، 

زوُا الفْصِْحَ هنُاَكَ« وجََهَّ

»فاَنطْلَقَاَ، ووَجَدَاَ كَماَ 

زاَ  قاَلَ لهَمُاَ، وجََهَّ

الفْصِْحَ«



110

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

ا حلََّ المْسَاَءُ، جاَءَ  َّ »ولَمَ

يسوع معََ الاثِنْيَْ عشَرََ«

وعَنِدَْ المْسَاَءِ إتكّأََ معََ 

َ الاثِنْيَْ عشَرَ

اعةَُ،  ا حاَنتَِ السَّ َّ »ولَمَ

سُلُ« ُّ َّكأََ ومَعَهَُ الر إت

كِئيِنَ  َّ »وَبيَنْمَاَ كاَنوُا متُ

 ُّ يأَْكلُوُنَ، قاَلَ يسوع: »الْحقََّ

أَقوُلُ �لكَمُْ: إِنَّ واَحِداً 

منِكْمُْ سَيسُلَمِّنُيِ، وهَوَُ يأَْكلُُ 

الآنَ معَيِ«

»وَبيَنْمَاَ كاَنوُا يأَْكلُوُنَ، 

قاَلَ: »الْحقََّ أَقوُلُ 

�لكَمُْ: إِنَّ واَحِداً منِكْمُْ 

سَيسُلَمِّنُيِ«

»وقَاَلَ لهَمُْ: »إشْتهَيَتُْ 

بشِوَقٍْ أَنْ آكلَُ هذَاَ 

الفْصِْحَ معَكَمُْ قبَلَْ أَنْ 

مَ« َّ أَتأََل

ِيلاطَُسُ للِيْهَوُدِ: »هاَ هوَُ  ادسَِةِ فيِ يوَمِْ الإِعدْاَدِ للِفْصِْحِ. وقَاَلَ ب »وكَاَنَ الوْقَتُْ نَحوَْ السَّ

ِيلاطَُسُ: »أَأَصْلبُِ مَ�لكَِكمُْ؟«  مَ�لكِكُمُْ!« فصَرَخَُوا: »خذُْهُ! خذُْهُ! أصْلبِهُْ!« فسَأََلهَمُْ ب

َّ القْيَصْرََ«« ]يوحنا 15-14:19[ فأََجاَبهَُ رؤُسََاءُ ا�لكَْهنَةَِ: »لاَ ملَكَِ لنَاَ إِلا

تلاميذه  مع  الفصح  عيد  وجبة  بالفعل  عيسى  يتناول  الأخرى،  الأناجيل  في  أنه  ولنتذكر 

يين( قبل القبض عليه، ويختلف توقيت قصة يوحنا حيث يموت عيسى في روايته قبل  )الحوار

ل مؤلف يوحنا القصة؟ لدينا دليل في إنجيل يوحنا عندما  تناول وجبة عيد الفصح. فلماذا عدَّ

ِياً نَحوْهَُ، فهَتَفََ قاَئلِاً:  ا يسوع آت َّ اليِ رأََى يوُحَن َّ �لهِ«: »وفَيِ اليْوَمِْ الت يشير إلى عيسى بأنه »حمَلَُ ال�

يلُ خَطيِئةََ العْاَلمَِ« ]يوحنا 29:1[ ِ �لهِ الذَّيِ يزُ »هذَاَ هوَُ حمَلَُ ال�

�لهِ«،  من المهم ملاحظة أن إنجيل يوحنا هو الإنجيل الوحيد الذي يعرف عيسى بأنه »حمَلَ ال�

عيد  تحضيرات  يوم  ذبحه  وتم  الفصح  عيد  حمل  باعتباره  عيسى  يوحنا  إنجيل  يصور  بالتالي 

�لهِ حيث مات في نفس الوقت ونفس المكان  الفصح. وبالنسبة ليوحنا، كان عيسى حمَلََ ال�

)القدس( على يد نفس الأشخاص )ا�لكهنوت اليهود( باعتباره حملا لعيد الفصح. بتعبير آخر، 

روى المؤلف قصة ليست دقيقة تاريخياً على الرغم من أنها قد تكون صحيحة في رأيهم من 

الناحية اللاهوتية. وبالتالي نلاحظ أن مؤلف إنجيل يوحنا كان ينوي تغيير سيرة عيسى �لكي 

تتوافق مع معتقداتهم. وهذا هو أحد الأسباب ا�لكثيرة وراء استنتاج باحثي العهد الجديد أن 



111

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

إنجيل يوحنا ليس دقيقاً تاريخياً. ولم يعد يؤمن الباحثون المسيحيون – الليبراليون والمحافظون 

يقول كريستوفر  على حد سواء – بأن عيسى قال الكلمات التي نسبها إليه مؤلف إنجيل يوحنا. و

تاكيت Christopher Tuckett – باحث في العهد الجديد وكاهن إنجيلي – ما يلي:

»من ناحية المصداقية التاريخية و »الأصالة« يبدو من المستحيل تأكيد أن كلا 

من إنجيل يوحنا والأناجيل السينوبتية ]مرقس ومتى ولوقا[ يمكنهم تقديم روايات 

ية في »الأصالة« عن حياة يسوع نفسه، وأعني هنا بروايات »متأصلة« أن  متساو

اللاهوتية  »الأصالة«  و�لكن  بالفعل.  يسوع  وفعله  قاله  لما  دقيقة  تمثيلات  تكون 

ية وواسعة النطاق  لروايات يوحنا أمر مختلف تماماً، فالاختلافات بين كليهما جذر

في صالح  بالطبع  يستمر وضع مثل هذا. وإذا كان هناك خياراً، سيكون  حتى 

الصورة السينوبتية على الأقل بشكلٍ عام وعلى نطاق واسع. فالصورة التي يقدمها 

نفسه  بيوحنا  يوحنا هي نظرة على عادات يسوع و�لكنها ملونة ومتأثرة بشدة  لنا 

وموقفه الشخصي« ]61[

ويستنتج ريتشارد بوكام Richard Bauckham – الأستاذ الإنجيلي – أن إنجيل يوحنا رواية 

ذات تفسير واضح عن حياة عيسى وخدمته:

»يتفق جميع الباحثين – بغض النظر عن آرائهم المتعلقة بالعمل المنقح للإنجيليين 

ية  السينوبتيين والمصداقية التاريخية لإنجيل يوحنا – أن الثاني يمثل نسخة تفسير

دقيقة ومفصلة عن قصة يسوع« ]62[

مشكلة مريم المجدلية

تتباين روايات الإنجيل بشأن قيامة عيسى من الموت تباينا شديدا مما يصعب معرفة ما يجب 

ية. بالأخص، وأنه لا يمكن  يارة مريم المجدلية لقبر عيسى هي مسألة محور التركيز عليه، �لكن ز

يوحنا: الموائمة بين روايات متى و



112

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

يوحنا  1:20-2  متى  9-1:28 

لِ الأُسْبوُعِ  بتِْ عنِدَْ فجَرِْ أَوَّ »وَبعَدَْ السَّ

يمَُ الأُخْرىَ  ةُ ومَرَْ َّ يمَُ المْجَدْلَيِ جاَءتَْ مرَْ

لتِنَظْرُاَ القْبَرَْ« 

»وفَيِ اليْوَمِْ الأَوَّلِ منَِ الأُسْبوُعِ، بكَرَّتَْ 

يمَُ المْجَدْلَيِةَُّ إِلىَ قبَرِْ يسوع، واَلظَّلامَُ  مرَْ

مُخيَمٌِّ« 

»فإَِذاَ زلِزْاَلٌ عنَيِفٌ قدَْ حدَثََ، لأَنَّ 

ماَءِ،  بِّ نزَلََ منَِ السَّ َّ ملَاكَاً منِْ عنِدِْ الر

َجرََ وجَلَسََ علَيَهِْ«  وجَاَءَ فدَحَْرجََ الْح

َجرََ قدَْ رفُعَِ عنَْ باَبِ القْبَرِْ«  »فرَأََتِ الْح

بهُُ  »وكَاَنَ منَظْرَُ المْلَاكَِ كاَلبْرَقِْ، وثَوَْ

لجِْ«  َّ أَبيْضََ كاَلث

ُنوُدُ الذَّيِنَ كاَنوُا يَحرْسُُونَ  ا رآَهُ الْج َّ »ولَمَ

همُْ  عْرُ وصََاروُا كأََنَّ القْبَرَْ، أَصَابهَمُُ الذُّ

موَتْىَ« 

»فطَمَْأَنَ الملَاكَُ المْرَأَْتيَنِْ قاَئلِاً: »لاَ 

كُماَ تبَْحثَاَنِ عنَْ يسوع  َّ تَخاَفاَ. فأََناَ أَعلْمَُ أَن

الذَّيِ صُلبَِ«

هُ ليَسَْ هنُاَ، فقَدَْ قاَمَ، كَماَ قاَلَ. تعَاَليَاَ  َّ »إِن

واَنظْرُاَ المْكَاَنَ الذَّيِ كاَنَ موَضُْوعاً فيِهِ« 

هُ قدَْ  َّ »واَذْهبَاَ بسِرُعْةٍَ وأََخبْرِاَ تلَامَيِذهَُ أَن

قاَمَ منِْ بيَنِْ الأَمْواَتِ، وهَاَ هوَُ يسَْبقِكُمُْ 

َليِلِ، هنُاَكَ ترَوَْنهَُ. هاَ أَناَ قدَْ  إِلىَ الْج

أَخبْرَتْكُُماَ!«



113

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يوحنا  1:20-2  متى  9-1:28 

»فاَنطْلَقَتَِ المْرَأَْتاَنِ منَِ القْبَرِْ مسُرْعِتَيَنِْ، 

وقَدَِ اسْتوَلْىَ علَيَْهمِاَ خَوفٌْ شَديِدٌ وفَرَحٌَ 

لامَيِذِ تحَمْلِانَِ  َّ عظَيِمٌ، ورَكََضَتاَ إِلىَ الت

البْشُرْىَ« 

لامَيِذَ،  َّ »وفَيِماَ همُاَ منُطْلَقِتَاَنِ لتِبُشَرِّاَ الت

إِذاَ يسوع نفَْسهُُ قدَِ التْقَاَهمُاَ وقَاَلَ: 

َا بقِدَمَيَهِْ،  متَاَ وأََمْسكَتَ »سَلامٌَ!« فتَقَدََّ

وسََجدَتَاَ لهَُ«

»فأََسرْعَتَْ وجَاَءتَْ إِلىَ سِمعْاَنَ بطُْرسَُ 

هُ  ُّ واَلتلِّمْيِذِ الآخرَِ الذَّيِ كاَنَ يسوع يُحبِ

بَّ منَِ القْبَرِْ،  َّ وقَاَلتَْ لهَمُاَ: »أَخذَوُا الر

ولَاَ ندَْريِ أَينَْ وضََعوُهُ!«



114

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها



115

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

نلاحظ هنا أنه في إنجيل متى يتم تقديم مريم المجدلية على أنها وجدت القبر فارغا، و�لكنها بعد 

ذلك في الواقع قابلت عيسى بينما كانت تهرب من القبر. وفي إنجيل يوحنا، يتم تقديمها أيضا 

على أنها وجدت القبر فارغا. و�لكن بعد أن هربت من القبر فإنها لم تقابل عيسى، وبدلا من 

ذلك أسرعت إلى التلاميذ وأخبرتهم أن جسد عيسى قد سرق. الآن، هاتان الرويتان عن 

قيامة عيسى من الموت متناقضتان؛ لو كانت مريم المجدلية قابلت عيسى في القبر، كما ينص 

إنجيل متى، فلماذا إذن ذكرت أن الجسد قد سرق، وفقا لإنجيل يوحنا؟

لأنه من المهم أن يكون لدينا استيعاب قوي للتسلسل الزمني للأحداث كما ورد في إنجيل متى 

يوحنا، فقد لخصتُ المعلومات الأساسية في رسم بياني في الصفحة السابقة: نلاحظ أن إنجيلي  و

يل  يارة إلى القبر. وذلك لأنه في ]يوحنا 1:20[ أز يوحنا يتكلمان بالتأكيد عن نفس الز متى و

يارة الأولى لمريم المجدلية. وهذا يعكس آيات ]متى 2:28[ التي تقول أن الحجر  الحجر قبل الز

يارة القبر )»بعَدَْ  يل مع وصول مريم المجدلية. وعلاوة على ذلك، يذكر إنجيل متى يوم ز قد أز

اليهودي  التقويم  الأُسْبوُعِ«(. وفي  منَِ  لِ  الأَوَّ اليْوَمِْ  )»وفَيِ  يوحنا  إنجيل  بتِْ«(، وكذلك  السَّ

يوحنا يشيران  يكون اليومُ التالي من السبت هو أول يوم في الأسبوع، فلذلك نحن نعلم أن متى و

لِ الأُسْبوُعِ«(، وكذلك  يارة القبر )»عنِدَْ فجَرِْ أَوَّ إلى نفس اليوم. كما يذكر إنجيل متى وقت ز

لامَُ مُخيَمٌِّ«(، وبهذا نعلم أنهما يشيران إلى نفس الإطار الزمني. كما يجب  إنجيل يوحنا )»واَلظَّ

يرهما: إنجيل متى، فيه تقابل مريم المجدلية  أن نستنتج أن هاتين الروايتين المتناقضتين لايمكن تبر

عيسى وتلمسه بعد مغادرتها القبر، وهو ما يتعارض مع إنجيل يوحنا الذي ورد به أنها غادرت 

القبر وأخبرت التلاميذ أن جسد عيسى قد سرق ولا تدري أين وضعوه. 

إنجيل متى ي�خترع العديد من القيامات من الموت 

يا حدث بعد صلب عيسى: في إنجيل متى، قيل لنا أن شيئا استثنائيا وربما إعجاز

الأرْضُ،  تِ  َّ وإَهتزَ أسفلَِ،  إلىَ  فوَقٍ  منِْ  نصِْفيَنِ  الهيَكلَ إلىَ  سِتارةَُ  تْ  »فاَنشقََّ

المؤمنِينَ  منَِ  ينَ  كَثيِرِ أجسادُ  وقَامتَْ  القبُوُرُ،  خُورُ، وإَنفتَحََتِ  الصُّ قتَِ  وتَشَقََّ

سينَ الذَّيِنَ كانوُا قدَْ ماتوُا. وَبعَدَْ أنْ قامَ يسوع، خرَجََتْ تلِكَْ الأجسادُ منِْ  المقُدََّ



116

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

]53:51:27 ]متى   ينَ«  �لكَِثيِرِ وظََهرَتَْ  سَةِ،  المقُدََّ المدَيِنةَِ  إلىَ  ودَخَلَتَْ  قبُوُرهِا، 

الآن، لا يذكر أي إنجيل من الأناجيل الأخرى هذا الحادث المذهل للموتى السائرين، سوى 

ى. قارن بين روايات متى ومرقس فيما يتعلق بالأحداث المحيطة بالصلب: َّ إنجيل مت

مرقس 36:15-41متى 56-48:27

َّ أسرعََ أحدَُ الواقفِيِنَ هنُاكَ، وأَخذََ  »ثمُ

إسْفنَجةًَ وغَمَسَهَا باِلخلَِّ، ووَضََعهَا علَىَ 

مهَا لهَُ ليِشَرْبََ. أماّ  يلةٍَ، وقَدََّ قصََبةٍَ طَو

الباقوُنَ فكَانوُا يقَوُلوُنَ: »لنِنَتظَرِْ ونَرََ إنْ 

يليِاّ سَيأَتيِ ليِنُقذِهَُ!« كانَ إ

»وأَسرْعََ أحدَهُمُْ، وغَمَسََ إسفنِجْةًَ 

يلةٍَ،  باِلخلَِّ ووَضََعهَا علَىَ قصََبةٍَ طَو

مهَا لهَُ ليِشَرْبََ. وقَالَ: »لنِنَتظَرِْ  وقَدََّ

يليِاّ سَيأَتيِ ليِنُقذِهَُ!« ونَرَىَ إنْ كانَ إ

ِيةًَ بصَِوتٍ مرُتفَعٍِ،  َّ صرَخََ يسوع ثان »ثمُ

وحَ« ُّ وأَسلمََ الر

وحَ. ُّ »وصَرَخََ يسوع عاليِاً وأَسلمََ الر

تْ سِتارةَُ الهيَكلَِ إلىَ نصِْفيَنِ منِْ  »فاَنشقََّ

تِ الأرْضُ،  َّ فوَقٍ إلىَ أسفلَِ، واَهتزَ

خُورُ« قتَِ الصُّ وتَشَقََّ

تْ سِتارةَُ الهيَكلَِ إلىَ نصِْفيَنِ  »فاَنشقََّ

منِْ فوَقٍ إلىَ أسفلَِ«

»واَنفتَحََتِ القبُوُرُ، وقَامتَْ أجسادُ 

سينَ الذَّيِنَ كانوُا  ينَ منَِ المؤمنِينَ المقُدََّ كَثيِرِ

قدَْ ماتوُا.  وَبعَدَْ أنْ قامَ يسوع، خرَجََتْ 

تلِكَْ الأجسادُ منِْ قبُوُرهِا، ودَخَلَتَْ إلىَ 

ينَ« سَةِ، وظََهرَتَْ �لكَِثيِرِ المدَيِنةَِ المقُدََّ



117

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

مرقس 36:15-41متى 56-48:27

، واَلحرُاّسُ الذَّيِنَ  ومانيُِّ ُّ »أماّ الضّابطُِ الر

كانوُا يَحرسُُونَ جَسدََ يسوع، فلَمَاّ رأََوْا 

َلةََ واَلأحداثَ الأُخرىَ، ارتعَبَوُا جِدّاً  لزْ َّ الز

�لهِ!«« بن ال� وقَالوُا: »كانَ هذَا حَقّاً إ

»فسَمَعَِ صرَخَتهَُ ضابطٌِ روُمانيٌِّ كانَ 

واقفِاً مقُابلِهَُ، ورَأَى كَيفَ ماتَ، 

بن  َّجلُُ كانَ حَقّافً إ فقَالَ: »هذَا الر

�لهِ!«« ال�

»وكَانتَْ هنُاكَ نسِاءٌ يقَفِْنَ وَينَظرُنَْ منِْ 

َليِلِ  بعَيِدٍ، وكَُنَّ قدَْ تبَعِنَْ يسوع منَِ الج

يمَُ  ةُ، ومَرَ َّ َجدلَيِ يمَُ الم َمنِْهنَُّ مرَ ليِخَدمِْنهَُ.  ف

بني  يوُسُفَ، وكَذَلَكَِ أُمُّ إ أُمُّ يعَقوُبَ وَ

زَبدَيِّ«   

»ومَنِْ بعَيِدٍ كاَنتَْ نسِاَءٌ كَثيِراَتٌ 

يمَُ  يرُاَقبِنَْ ماَ يَجرْيِ، وَبيَنْهَنَُّ مرَْ

غيِرِ  يمَُ أُمُّ يعَقْوُبَ الصَّ ةُ ومَرَْ َّ المْجَدْلَيِ

واَتيِ كُنَّ يتَبْعَنْهَُ  َّ يوُسىِ، وسََالوُمةَُ، الل وَ

َليِلِ،  وَيَخدْمِْنهَُ عنِدْمَاَ كاَنَ فيِ الْج

وغَيَرْهُنَُّ كَثيِراَتٌ كُنَّ قدَْ صَعدِْنَ معَهَُ 

إِلىَ أُورشَُليِمَ«

�لكن  متى،  لرواية  تقريبا  مطابقة  الصَلب  عن  مرقس  رواية  أن  من  الرغم  على  أنه  لاحظ 

الإعجازي،  الحدث  هذا  وإذا حدث حقا  الأموات.  القديسين  قيام  يذكر  لا  مرقس  إنجيل 

فلن يكون هناك سبب منطقي لحذفه من إنجيل مرقس. كما أنه من الغريب، عندما يتعلق 

الأمر بأحداث بشرية مثل ركوب عيسى إلى أورشليم، ترى جميع الأناجيل الأربعة تدعم 

بعضها بعضا فيه )»علَىَ أَتاَنٍ وجََحشٍْ« ]متى 5:21[؛ »على جَحشَْ« ]مرقس 7:11[؛ ]لوقا 

الصمت  تلتزم  متى،  ماعدا  الأناجيل  جميع  و�لكن  ]يوحنا 14:12[(،  »جَحشْا«  35:19[؛ 

الأموات. القديسين  قيام  بشأن قصة 

قد يحاول المدافعون المسيحيون المجادلة بأن مؤلفي الإنجيل الآخرين اختاروا عدم ذكر الموتى 

السائرين لأن القصة لم تثر اهتمامهم أو لأنهم لم يعتبروها ذات أهمية لاهوتية. �لكن كتابات 

بولس نفسه دحضت هذه الحجة. وخذ بعين الاعتبار أن بولس كان لديه الفرصة المناسبة ليذكر 



118

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

هذه القصة عندما كان يعظ جماهير كانوا يشككون في الحياة بعد الموت: »واَلآنَ، ماَداَمَ يبُشَرُِّ 

هُ لاَ قيِاَمةََ للِأَمْواَتِ؟« ] كورنثوس  َّ بأَِنَّ المْسَِيحَ قاَمَ منِْ بيَنِْ الأَمْواَتِ، فكََيفَْ يقَوُلُ بعَضُْكمُْ إِن

الأول 12:15[. ولماذا لم يذكر بولس رواية متى عن القيامات العديدة التي حدثت عند موت 

عيسى؟ ولم يذكر بولس القيامة الجماعية الواردة في إنجيل متى، على الرغم من أنه كان يمكن أن 

يستخدمها لصالحه. كما يبدو أن بولس لم يعرف كذلك أي شيء عن إنجيل متى فيما يتعلق 

بقيام القديسين الأموات.

كما أن الادعاء الموجود في إنجيل متى مشكوك فيه من وجهة نظر المؤرخين الذين عاشوا في 

القرن الأول، فالمؤرخ يوسيفوس )37م - 100م(، وهو أحد المعاصرين لعيسى من القدس 

ولصياغتها  المعجزات.  بين  الأشهر  المعجزة  تلك  يذكر  لم  مدينته،  عن  كثيرا  كتب  والذي 

بمصطلحات معاصرة يمكن فهمها بسهولة، سيكون هذا بمثابة مقبرة مليئة بموتى يعودون فجأة 

بسكانها، غير أن  المبعوثين  الموتى  لندن حيث يختلط هؤلاء  الحياة في مدينة كبرى مثل  إلى 

صحيفة واحدة فقط هي التي تكتب عن الحدث. فببساطة من غير المعقول أن هذا الحدث لا 

تكتب عنه الجموع الغفيرة.

غير أن علم المسيحية المحافظ يرفض تاريخيا هذا الحدث. فقد صرح مايك ليكونا عالم العهد 

الجديد والمدافع إلإنجيلي أن قصة قيامة القديسين في إنجيل ]متى 51:27-54[ هي » قطعة 

متبقية غريبة« ]63[ و »رواية عجيبة« ]64[، كما وصفها بأنها »شاعرية«، و »أسطورة«، 

با أدبيا  و »زخرفة«، و »مؤثرات خاصة« أدبية ]65[. ويدعي أن إنجيل متى يستخدم أسلو

يونانيا رومانيا وهو »أسلوب مرن« حيث »كثيرا ما يصعب تحديد أين ينتهي التاريخ وتبدأ 

يليام لين كريج، مدافع مسيحي أمريكي، أنه سيكون  الأسطورة« ]66[. ويستنتج الدكتور و

الذين سيتعاملون مع  ]المعاصرين[  المحافظين  العلماء  قليل فقط من  الأرجح عدد  »على  هناك 

القصة على أنها تاريخية« ]67[؛ ولاحظ أنهم ليسوا علماء ليبراليين أو ملحدين بل هم مسيحيون 

محافظون مؤمنون بالكتاب المقدس.

يجب أن نستنتج من ذلك أن مؤلف إنجيل متى قد زخرف رواية الصَلب من خلال اختراعه 



119

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

بالفعل  كانوا  الأوائل  المسيحيين  الكتاب  فإن  وبالتالي،  الأموات.  القديسين  قيام  عن  قصة 

مشاركين في صناعة تأليف الأساطير. ولو كان من الممكن اختلاق قيام العديد من الموتى، 

الموت؟ وإذا  يقة اختلاق قيام رجل واحد - عيسى - من  فلماذا إذا لا يمكن بنفس الطر

استطاع المسيحيون الأوائل اختلاق قصص عن قيام العديد من الموتى من القبور وآمنوا بها، 

يو أقل خيالا عن قيام رجل واحد من الموت. فإنه إذن من المنطقي أيضا أن يختلقوا سينار

باختصار، عندما يتعلق الأمر بالصلب والأحداث المتصلة به مثل القيامة من الموت، فقد 

أن  وتذكروا  يوحنا.  و متى  أناجيل  في  والأكاذيب  والمتناقضات  التغييرات  على  أمثلة  رأينا 

مؤلفي الإنجيل لم يوح لهم إلهيا ولم يكونوا شهودا، ولذلك كانوا سيعتمدون على القصص التي 

نقلت إليهم عن عيسى. وإذا رأينا تغييرات ومتناقضات وأكاذيب على المستوى الكتابي، فمن 

المرجح أيضا أن يكون كذلك مع القصص التي نشرت شفهيا في العقود السابقة للأناجيل. 

والاستنتاج هو أن روايات الصَلب في الإنجيل لا يمكن الوثوق بها وليست مؤكدة تاريخيا. 

والآن، من المهم ملاحظة أن هذا لا يعني أن الأناجيل لا تحوي حقائق عن عيسى بالمرة. 

فإتخاذ موقف كهذا سيكون تطرفا، بل يجب أن نكون منصفين ومتزنين عندما نتناول تلك 

النصوص. وما يمكننا استنتاجه هو أنه عندما يتعلق الأمر عموما برواية الصَلب في الأناجيل، 

فلا يمكن أن تؤخذ ادعاءاتهم كما هي.

 لماذا يشتمل القرآن على نظرة عميقة عن الصَلب؟

هذا ما يقوله القرآن عن صلب المسيح:

هِ ومَاَ قتَلَوُهُ ومَاَ صَلبَوُهُ ولََٰكِنْ  ّلَ يمََ رسَُولَ ال بن مرَْ ا قتَلَنْاَ المْسَِيحَ عيِسىَ إ َّ »وقَوَلْهِمِْ إِن

نّ  ِباَعَ الظَّ ّ ا ات شُبهَِّ لهَمُْ  وإَِنَّ الذَّيِنَ اخْتلَفَوُا فيِهِ لفَيِ شَكٍّ منِهْ ماَ لهَمُْ بهِِ منِْ علِمٍْ إِلَّ

يزاً حكَِيماً« ]النساء 158-157[ هُ عزَِ ّلَ هُ إِليَهِْ وكَاَنَ ال ّلَ ومَاَ قتَلَوُهُ يقَيِناً، بلَْ رفَعَهَُ ال

نرى هنا أن القرآن ينص على أن عيسى لم يصلب؛ إنما شبه لهم. ومعنى »شبه لهم« هو موضوع 

�له قد جعل شخصا آخر في صورة عيسي، والشخص  للمناقشة بين العلماء. ورأي الأغلبية هو أن ال�



120

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

الآخر هذا هو الذي حل محله على الصليب، مما جعل أعداءه يعتقدون أن عيسي صلب. ونجد 

دعما لهذا الرأي في روايات ابن عباس أحد أصحاب النبي محمد صلى الله عليه وسلم، قال:

ماءِ، خرجَ على أصحابه، وفي  �لهُ تعالى أنْ يرفعََ عيسى عليه السلام إلى السَّ »لما أراد ال�

يين - فخرجَ عليهم منِ عينٍ في البيتِ،  البيت إثنا عشرَ رجلاً منهم - منِ الحوار

ورأسُه يقطرُُ ماءً، فقال: »إن منكم منَْ يكفرُُ بي إثنتيَ عشرةَ مرةً بعد أنَّ آمنَ بي«، 

يكون معي في درجتي؟«، فقام  ُلقىَ عليه شَبهَِي فيقُْتلَ مكاني، و ُّكم ي َّ قال: »أي ثم

، فقال:  َّ أعاد عليهم، فقام الشابُّ ا، فقال له: »إجلسِْ«، ثم ًّ شابٌّ منِ أحدثهم سن

َّ أعاد عليهم، فقام الشاب، فقال: أنا، فقال: »أنتَ هو ذاك«، فأُلقْيِ  »إجلسِْ«، ثم

ماء، قال: وجاء الطلبُ  عليه شَبهَُ عيسى، ورفُعِ عيسى منِ روَْزنَةٍ في البيت إلى السَّ

َّ صلبوه« ]68[ بهَ فقتلَوُه ثم منِ اليهود، فأخذوا الشَّ

�له رسوله الحبيب  نلاحظ أنَّ القرآنَ ومصادر إسلامية أخرى واضحة وضوح الشمس: أنقذ ال�

�له، حيا وسالما، باقيا هناك حتى هذا اليوم. من الصَلب. ورفع عيسى إلى ال�

من وجهة نظر ثاقبة، هل يمكن لأي شخص أن يفرق بين صلب عيسى وبين أنه شُبهِّ لهم؟ 

وسواء كان عيسى الحقيقي أو شخصا كان يشبه عيسى ويبدو ويتصرف مثله، أو حتى وهماً بأنه 

عيسى يخدع العينين، فإن معظم المراقبين العاديين الذين لا يدققون في التفاصيل لن يكونوا 

يوهات المختلفة ستبدو متطابقة  قادرين على التمييز بينهما. إذا فكرت في الأمر، فإن هذه السينار

يقة. لكل المقاصد والأغراض وستنتهي إلى تسجيلها بنفس الطر

هل يمكن لنص القرآن بأن عيسى لم يصلب، بل شبه لهم ذلك، أن يكون دقيقا؟ وكيف 

يمكن لكتاب، كتب قبل 600 سنة بعد عيسى، أن يكون لديه هذه النظرة المتعمقة عن صلب 

المسيح؟ وبخلاف الأناجيل، ينص القرآن بعبارات لا لبس فيها على أن القرآن وحى إلهي:

يدَيَهِْ  بيَنَْ  الذَّيِ  ولََٰكِنْ تصَْديِقَ  هِ  ّلَ ال يفُْترَىَٰ منِْ دوُنِ  أَنْ  هَٰذاَ القْرُآْنُ  »ومَاَ كاَنَ 

ِين« ]يونس 37[ َم العْاَل منِْ ربَِّ  فيِهِ  رَيبَْ  لاَ  َابِ  الكْتِ وتَفَْصِيلَ 

إنه يكشف حقيقة  الظاهر؛ بل  يقتصر على  أنه لا  يعني  �له فهذا  ال� القرآن من عند  إذا كان 



121

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

التاريخ. كما يعلن القرآن أنه يكشف عن معرفة الغيب: »تلِكَْ منِْ أَنبْاَءِ الغْيَبِْ نوُحِيهاَ إِليَكَْ ماَ 

كُنتَْ تعَلْمَهُاَ أَنتَْ ولَاَ قوَمْكَُ منِْ قبَلِْ هَٰذاَ« ]هود 49[؛ ومعرفة الغيب هي صفة من صفات 

�له وليست من صفات البشر. وتظهر آيات القرآن التي تناقش الصَلب نظرة متعمقة هامة  ال�

عندما نحللها بالتفصيل. وينص القرآن على أن أولئك الذين يختلفون مع نصوص القرآن بشأن 

«: »ومَاَ قتَلَوُهُ ومَاَ صَلبَوُهُ ولََٰكِنْ شُبهَِّ لهَمُْ  وإَِنَّ الذَّيِنَ اخْتلَفَوُا فيِهِ لفَيِ  صلب المسيح »لفَيِ شَكٍّ

شَكٍّ منِهُْ« وكما رأينا، فإن هذه بالتحديد هي الحالة التي وجدناها في روايات الإنجيل عن حادثة 

الصَلب مع كل التغييرات والمتناقضات والأكاذيب الخاصة بها. والنقطة الأخرى الهامة هي 

ر أن عيسى أيد ]المزمور 91[  أن العهد القديم في الحقيقة يدعم رواية القرآن عن الصَلب. وتذكَّ

كنبوءة عن نفسه وأنها تستبعد أية احتمالية لوجود مسيح مصلوب:

ةٌ منِْ مسَْكِنكَِ. َّ َليِ »فلَنَْ يصُِيبكََ شرٌَّ ولَنَْ تقَْترَبَِ ب

َئكَِتهَُ بكَِ �لكِيَْ يَحفْظَوُكَ فيِ جمَيِعِ طُرقُكَِ.  هُ يوُصْيِ ملَا َّ فإَِن

َّ تصَْدمَِ بِحجََرٍ قدَمَكََ. علَىَ أَيدْيِهمِْ يحَمْلِوُنكََ لئِلَا

عبْاَن.  ُّ تطَأَُ علَىَ الأَسَدِ واَلأَفعْىَ، تدَوُسُ الشِّبلَْ واَلث

هُ عرَفََ اسْميِ.   َّ قَ بيِ. أُرفَعِّهُُ لأَن َّ هُ تعَلَ َّ : أُنَجيِّهِ لأَن بُّ َّ قاَلَ الر

يقِ، أُنقْذِهُُ وأَُكرْمِهُ« ]المزامير 15-10:91[ يدَْعوُنيِ فأََسْتجَِيبُ لهَُ، أُراَفقِهُُ فيِ الضِّ

نلاحظ من الآيات المذكورة بالأعلى أن العهد القديم يدعم حتى الرواية القرآنية حول كيفية 

إنقاذ عيسى من الصَلب، حيث تنبأ ]المزمور 91[ بأن الملائكة »سترفعه« ويذكر القرآن أن 

�لهَ رفعه«: »ال�

�له والثالوث، فإن العهد  لذا، يمكننا ملاحظة أنه كما هو الحال ذاته بالضبط مع موضوع ماهية ال�

القديم يتعارض مع الفهم المسيحي، ويدعم علم اللاهوت القرآني فيما يتعلق بأن المسيح لم 

يصلب. وما يقصه القرآن عن عيسى هو في الواقع تحقيق لنبوءة العهد القديم بأن المسيح لن

يمسه ضرر. وهذه نقطة هامة للغاية لأنه يترتب عليها آثار بعيدة المدى. وأحد الأسباب التي



122

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

القرآن، النساء 157-158المزامير 12-11:91

َئكَِتهَُ بكَِ �لكِيَْ  هُ يوُصْيِ ملَا َّ »فإَِن

يَحفْظَوُكَ فيِ جمَيِعِ طُرقُكَِ. علَىَ 

َّ تصَْدمَِ بِحجََرٍ  أَيدْيِهمِْ يحَمْلِوُنكََ لئِلَا

قدَمَكََ«

هُ إِليَهِْ« ّلَ »ومَاَ قتَلَوُهُ يقَيِناً، بلَْ رفَعَهَُ ال

جعلت الشعب اليهودي يرفض عيسى بوصفه المسيح هو أن الصَلب يقف عائقا أمامهم، وهم 

يعرفون أن المسيح لا يمكن أن يصلب كما جاء في نبوءة العهد القديم. والمسيح بحكم طبيعته من 

�له، لذا فإن الفكرة أو التصور القائل  يعة ال� المفترض أن يكون هو المنتصر، ومؤسس مم�لكة شر

بأن المسيح قد صلب هو تناقض ظاهر )سفسطة(. فإن كان قد صلب، فلا يمكن أن يكون 

يل القرآن  هو المسيح، لذلك فإن الادعاء بأن عيسى قد قتل في الواقع يبرر رفضهم له. ويز

يق للشعب اليهودي لقبول عيسى. حجرالعثرة هذه عن المسيح المصلوب ويمهد الطر

من النقاط الهامة التي يجب تسليط الضوء عليها هي أننا نجد أن ما ينص القرآن عليه يتجلى أيضا 

�له  في تقاليد العهد الجديد عن عيسى. وفي الحدث التالي الذي يمثل أهمية، صلى عيسى إلى ال�

�له أن ينقذه من الصَلب: قبل إلقاء القبض عليه بقليل سائلا ال�

واَسهْرَوُا معَيِ،  هنُاَ  ابقْوَاْ  المْوَتِْ!  ى  َّ حَت جِدّاً  ِينةٌَ  نفَْسيِ حزَ لهم:  »ثم قال ]يسوع[ 

واَبتْعَدََ عنَْهمُْ قلَيِلاً واَرْتمَىَ علَىَ وجَْههِِ يصَُليِّ، قاَئلِاً: ياَ أَبيِ، إِنْ كاَنَ ممُكْنِاً، فلَتْعَبْرُْ 

أَنتَْ« ]متى 39-38:26[ ِيدُ  كَماَ ترُ أَناَ، بلَْ  يدُ  الكْأَْسُ: وَ�لكَِنْ، لاَ كَماَ أُرِ عنَيِّ هذَهِِ 

هذه الكلمات التي نسبت إلى عيسى فيها إشارة واضحة إلى أنه لا يريد أن يصلب، مما يدعم 

الرواية القرآنية حول الصَلب. وهذا الأمر ينبغي أن يكون نقطة تأمل للمسيحيين، لأنه إن 

�له ليتفادى  ال� كانت المهمة الأساسية لعيسى هي أن يموت على الصليب فلماذا إذا صلى إلى 

الصَلب؟

بالإضافة إلى العهدين القديم والجديد، نجد دعما لقصة الصَلب القرآنية في التاريخ، حيث كان 



123

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

هناك العديد من الجماعات المسيحية في القرنين الأول والثاني الذين أنكروا صلب المسيح:

يليديون باز

يليديون أن عيسى أُنقذ من الصَلب وأن شخصا  يليديس وأتباعه الباز آمن عالم القرن الأول باز

آخر يدعى سيمون القيرواني هو من صلب مكانه:

له،  أول مولود  أرسل  البائسة،  والمجهول حينما رأى محنتهم  المولود  غير  »الآب 

نحن )وهذا هو الذي يدعى المسيح( لمساعدة أولئك الذين ينبغي عليهم الإيمان 

به للخلاص من سلطة الملائكة التي بنت العالم، وبالنسبة للبشر بدا المسيح كأنه 

إنسان وأنه قام بمعجزات. ومع ذلك، لم يكن المسيح هو من عانى بل كان سيمون 

الخطأ مكان  يق  الصليب عنه وصلب عن طر أكره على حمل  القيرواني هو من 

]69[ المسيح« 

يين  تكتسب معتقدات باسيليديس أهمية لأنه كان يعيش في زمن قريب للغاية من زمن الحوار

)التلاميذ(، وهناك تقاليد تبين أنه حصل على هذه التعاليم من حواري عيسى )التلاميذ( مثل 

بيتر ]70[. ومن خلال هذا المنطلق نلاحظ أن القرآن لم ي�خترع هذا الادعاء بصلب بديل 

لعيسى، بل هو يعود إلى أقدم تاريخ مرتبط بعصور ا�لكنيسة.

11 أهل فلاديلفيا.

كتب الأب إغناطيوس في القرن الأول رسالة إلى مجتمع مسيحي، وهو مجتمع أهل فلادلفيا، 

الذي بدا أنه ينكر موت عيسى، وقيامته وفقا لعدم وجود أساس لذلك في النصوص المقدسة 

للعهد القديم:

لعقيدة  وفقا  تكون  وأن  إلا  الفتنة  من  للخروج  شيء  أي  تفعلوا  لا  أن  »أحثكم 

المسيح. وعندما سمعت البعض يقول، إن لم أجده في النصوص المقدسة القديمة، 

فلن أصدق الإنجيل؛ وعند قولي لهم أنه مكتوب، ردوا علي بجواب أنه أمر غير 

مثبت بعد: صلبه وموته وقيامته والإيمان الذي جاء به هي معالم في العصور القديمة 

غير مدنسة والتي أرغب من خلال صلواتكم، أن يكون لها ما يبررها« ]71[



124

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

يبدو أن هذا المجتمع هو مجتمع واحد من المسيحيين اليهود، كما ذكر إغناطيوس في وقت سابق 

في رسالته أنه ينبغي عليهم ألا يقعوا في اليهودية ]72[. علاوة على ذلك، نلاحظ في الرسالة 

أعلاه أن هذا المجتمع وضع أهمية كبيرة على العهد القديم )»إذا لم أجده في الكتاب المقدس 

القديم، فلن أصدق الإنجيل«(. ففي نظرهم، كان من المفترض تفسير حياة عيسى من خلال 

العهد القديم وليس العكس كما عبر إغناطيوس.

22 أهل ترال.

كتب إغناطيوس رسالة إلى جماعة مسيحية تعرف باسم أهل ترال التي بدا أنها تعتقد أن 

يا، دون حدوثه فعليا. وهنا يحاول إغناطيوس تصحيح فهمهم  موت عيسى كان فقط ظاهر

حول صلب المسيح:

ده يوحنا في الحقيقة وليسَ ظاهرياً.  َّ »وعندما عاش بين البشر مدة ثلاثين عاماً، عم

وحين بشَرََّ بالإنجيل لفترة ثلاثة أعوام، وقام بفعل آيات وعجائب، فهو الذي كان 

عون زوراً، وأن الحاكم بيلاطس قام بضربه وصفعه  حكما حكَمَ عليه اليهود، كما يدَّ

على خده، وبصق عليه؛ وارتدى تاج من الشوك ورداء أرجواني. وتمت إدانته: 

وصلب في الواقع وليس ظاهرياً، وليس في الخيال، وليس خداعاً. فهو مات 

حقاً، ودفن، وقام من بين الأموات، حتى أنه صلى في مكان محدد قائلاً »�لكن 

أنت أيها الرب أقمني مرة أخرى وسأجازيهم« ]73[  

فلادليفيا  أهل  يليديين،  الباز مثل  جماعات  مصداقية  في  التشكيك  إلى  حاليا  النقاد  يميل 

بالهرطقة.  يدينونهم  كانوا  الذين  ا�لكنيسة  آباء  كتابات  إلى  الرجوع  خلال  من  ترال  وأهل 

وللأسف، فإن جميع كتابات هذه الجماعات اندثرت تقريبا، ونحن نعرف معظمها من خلال 

كتابات خصومهم. ومن الحقائق المعروفة جيدا بين المؤرخين أن آباء ا�لكنيسة سيبالغون في 

التطرف عند الكتابة عن الطوائف المسيحية الأخرى التي لم يتفقوا معها. فعلى سبيل المثال، 

العشوائي  بالجماع  لم يسمحوا  فالنتينوس  أتباع  الثاني أن  القرن  في  ينايوس  ير إ اللاهوتي  ادعى 

فقط، بل جعلوه من الأفعال المحببة التي يفضل للروحانيين المخلصين القيام بها ]74[، وأن 



125

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الكاربوقراطيين مارسوا الجنس العشوائي وأن علم اللاهوت الخاص بهم أجبرهم على انتهاك 

كل القوانين والأعراف الأخلاقية التي يمكن تصورها ]75[. وقد زعم المؤرخ يوسابيوس في 

القرن الثالث الذي أطلق عليه اسم »أبو تاريخ ا�لكنيسة« أن سيمون ماجوس وأتباعه قد انخرطوا 

في أفعال »أكثر اشمئزازا من أكثر الجرائم المعروفة شناعة« ]76[. ولعل المثال الأكثر فظاعة 

بيفانيوس الذي يوضح في مناقشته  كان يحدث قرب نهاية القرن الرابع في كتابات الأسقف إ

معتقدات مجموعة من المسيحيين الغنوصيين، ويصف ممارساتهم التي تتصف بالعربدة وأكل 

بيفانيوس أنهم في الاحتفالات التي تتسم بالبذخ كانوا يطلقون العنان  لحوم البشر. وادعى إ

لأهوائهم وشهواتهم مع الأزواج المتزوجين الذين يتفرقون ليشاركوا في عمليات جماع جنسي 

مع أفراد آخرين من المجتمع ]77[. ويزعم أن الأزواج كانوا يقومون بعد ذلك بجمع السائل 

المنوي في أيديهما وأخذه معا أثناء إعلانهما أن: »هذا هو جسد المسيح«، كما جمع الأزواج 

دم الحيض النسائي واستخدموه قائلين »هذا هو دم المسيح« ]78[. وإذاحملت النساء لسبب 

بيفانيوس أن جسد الجنين  عي إ يا. ثم، يدَّ ما، فهم يتركون الجنين ينمو حتى يتم إجهاضه يدو

يلتهمه أفراد المجتمع باعتباره وجبة خاصة  يغطى بالعسل والتوابل، و كان يقطع إلى أجزاء، و

بيفانيوس ضد المسيحيين الغنوصيين  ]79[. هل يمكن أن تكون مثل هذه التهم المتطرفة من إ

الكتابات  تمكنا من دراسة  العشرين،  القرن  في  حقيقية؟ ومع اكتشاف مكتبة نجع حمادي 

ا�لكثير من  أن  ثبت  فقد  الغنوصيين،  المسيحيين  الفكر من  متنوعة مشوشة  لمجموعة  الحقيقية 

الادعاءات التي قدمها آباء ا�لكنيسة ضد مثل هذه الجماعات خاطئة، لأنه بعيدا عن فكرة تقبل 

الخطأ، وناهيك عن الترويج لمثل هذا السلوك الأخلاقي الغريب، فكتاباتهم تشجع على اتباع 

القليلة المشتركة  الآداب الاجتماعية والشخصية المخالفة لتلك الادعاءات. وإحدى الثوابت 

الغنوصيين يؤمنون  المسيحيين  الزاهد. ويبدو أن  بين جميع كتابات نجع حمادي هي توجههم 

بمعاقبة الجسد، وليس بإطلاق العنان له باعتباره قاعدة عامة. وأيدوا أنماط الحياة التي تتسم 

بالزهد بعيدا عن متعة الفسق التي يزعمها آباء ا�لكنيسة. وعلى ما يبدو آنذاك، أن المسيحيين 

الأرثوذكس كانوا يهاجمون الغنوصيين باستمرار باعتبارهم منحرفين جنسيا، وهذا ليس لأنهم 



126

خامسل الالفص: هو أكبر حدث أسيء فهمه في التاريخ؟ أم هل صَلب المسيح حقيقة لا جدال فيها

ينبغي  باختصار،  أعداء.  إليهم  بالنسبة  كانوا  الغنوصيين  لأن  بل  كذلك،  كانوا  الواقع  في 

علينا عدم التصديق بشكل كامل أي ادعاءات بالهرطقة ضد الجماعات المسيحية الأولية التي 

اعتقدت أن عيسى لم يصلب. ونذكر من مناقشتنا السابقة حول الثالوث التنوع الهائل للطوائف 

الأولى ومعتقداتهم المختلفة حول طبيعة عيسى. فالمنتصرون هم من يكتبون التاريخ، وا�لكثير 

مما نعرفه عن هذه الجماعات المبكرة قد رسمها خصومهم.

�له »خدع« الناس بالإيحاء وكأن الصَلب قد حدث،  إن التهمة التي يتُهم بها القرآن هي أن ال�

حيث كانت مسألة الصَلب مثيرة للجدل في السنين الأولية. والحقيقة كانت »موجودة هناك«، 

حيث رأينا بالفعل أن العهد القديم ينص بوضوح على أن المسيح لن يتعرض للأذى. ولذا، 

فإن الدليل على أن عيسى المسيح لا يمكن أن يصلب موجود في الكتاب المقدس. وبهذا، إن 

لم يكن بعض الناس في الماضي قادرين على الوصول إلى نبوءات العهد القديم حول المسيح، 

�له: »لا يكُلَفُِّ  واعتقدوا أن عيسى قد صلب، إذا وفقا للقرآن، لن يكونوا مذنبين في نظر ال�

�له لا يحاسب الناس على ما هو  ا وسُْعهَاَ« ]البقرة 286[؛ وهنا يذكر القرآن أن ال� هُ نفَْساً إِلَّ ّلَ ال

أبعد من قدراتهم. وفي هذه الآونة حيث قد أنزل الوحي النهائي، وهو القرآن وأزال المفاهيم 

الخاطئة عن عيسى، فليس لدى الناس عذر بالجهل. إن اختبار الحياة يتمثل في معرفة ما إذا 

كانت الحقيقة هي ما تهمك عوضا عما قد يكون مريحا لك أو يناسب رغباتك، وفي النهاية 

أنت تحاسب على التزامك الصادق باتباع الحقيقة كما تظهر لك. ومن المهم إدراك أن الحياة 

�له يختبرنا في هذه الحياة للتمييز بين أولئك الذين يؤمنون والذين لا يؤمنون: »أَحَسِبَ  اختبار، فال�

هُ الذَّيِنَ  ّلَ ا الذَّيِنَ منِْ قبَلْهِمِْ ۖ فلَيَعَلْمَنََّ ال َّ ا وهَمُْ لاَ يفُْتنَوُنَ ولَقَدَْ فتَنَ َّ اسُ أَنْ يتُرْكَُوا أَنْ يقَوُلوُا آمنَ َّ الن

�له لنا يمكن أن  صَدقَوُا ولَيَعَلْمَنََّ الكْاَذبِيِنَ« ]العنكبوت 2-3[؛ مثل هذا الادعاء حول خداع ال�

يكون بسبب عدم وضوح شيء ما أو ظهوره متناقضا أو حاجته إلى قليل من التحقق. وبينما 

ركزنا كثيرا على الاختلافات بين علم اللاهوت الإسلامي والمسيحي فيما يتعلق بالصلب، فمن 

المهم ملاحظة أن الإسلام يعلم، تماما مثل العهد الجديد، أن عيسى سيعود في نهاية الأزمان. 

يكسر الصليب،  ومما أخبره النبي محمد صلى الله عليه وسلم أنه عند عودته، سيحارب عيسى المسيح الدجال، و



127

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�له. يعة ال� ويحكم الأرض بشر

يبدو أن عيسى  أنه  الرغم من  على  للصلب،  الحقيقي  الواقع  القرآن عن  الختام، يكشف  في 

يمثل  ما  الحياة وبصحة جيدة، وهو  قيد  لم يكن هو، بل رفع وهو على  الواقع  صلب، ففي 

تحقيقا مثاليا للنبوءة كما تنبأ بها العهد القديم. وتقدم الرواية القرآنية حول الصَلب اليقين حول 

هذا الأمر، لأن القرآن يصرح أنه أنزل بوحي إلهي، وهو ادعاء يدعمه اتساق أحداثه ونظرته 

العميقة في الكتاب المقدس، بينما اقتصر مؤلفو الإنجيل - بحكم أنه لم يكتب بوحى إلهي ولم 

يكونوا حتى شهود عيان لصلب المسيح - على سرد القصص التي نقلت إليهم عن عيسى. وهكذا 

كانوا مجرد رواة لما هو ظاهر: أن الصَلب قد تم، �لكن القرآن يكشف حقيقة ما حدث: فلم 

يكن عيسى هو الذي قتٌل. 



128

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

الفصل السادس

الحفاظ على الوحي

تشكل نصوص ا�لكتب المقدسة جميع الجوانب الخاصة بحياة المؤمن، بدءا من معتقداتنا عن 

�له، إلى طقوس عبادتنا، وحتى أخلاقنا. والحفاظ على ا�لكتب المقدسة أمر بالغ الأهمية لأنه  ال�

الأساس الذي يستند إليه كل شيء آخر. والحفاظ على النصوص المقدسة هو الفارق بين اتباع 

�له الحقيقية كما أوحى بها لرسله مثل عيسى، وبين حدس الإنسان، وهذا هو السبب  توجيهات ال�

في أن السعي وراء الحقيقة يجب أن يتضمن تقييما نقديا للنصوص الدينية التي نحتفظ بها في 

متناول أيدينا.

المشكلة في نقل النصوص القديمة

هل فكرت يوما كيف وصلت إلينا النصوص الدينية التي بين أيدينا اليوم عبر التاريخ؟ فبفضل 

الاختراعات مثل آلات الطباعة، نعيش في عالم يسمح بانتشار المعلومات على نطاق واسع، 



129

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لذلك ماعدنا نقلق بشأن ضياع نصوصنا الدينية. وفي الواقع ربما نكون قد اعتبرنا أن الحفاظ 

عليها أمر مسلم به. و�لكن تطور التكنولوجيا – مثل الطباعة – لا يمثل إلا جزءا صغيرا فقط 

من تاريخ معظم النصوص الدينية التي تمتد إلى آلاف السنين. لقد وصلت الغالبية العظمى من 

يا  يق تقليد النسخ، حيث كانت المخطوطات تنسخ يدو النصوص الدينية إلينا اليوم عن طر

يقة هي عملية  كلمة بكلمة باستخدام مواد مثل الح�بر والجلود، فهل حفظ المعلومات بهذه الطر

يوثق بها؟

فكر في طرق التواصل في العالم الحديث، مثل البريد الإ�لكتروني، أو الرسائل النصية. هل سبق 

ية حتى مع  لك أن أرسلت بريدا إ�لكترونيا أو رسالة نصية تحتوي على أخطاء إملائية ونحو

الاستفادة من ميزة التدقيق الإملائي الموجودة في أجهزة الكمبيوتر والهواتف الحديثة؟ فحتى 

المهنية في كثير من الأحيان تطبع الصحف والمجلات بأخطاء في التدقيق  وسائل الإعلام 

يا  يدو الصفحات  مئات  كتاب كامل من  نسخ  عليك  أنه  تخيل  والآن  والنحوي.  الإملائي 

باستخدام الورق والح�بر فقط ودون الاعتماد على التكنولوجيا الحديثة؛ سيكون بلا شك مليئا 

بالأخطاء.

هذا بالضبط ما نجده عندما نقارن بين نسخ مخطوطات النصوص الدينية من الماضي، فهي 

مليئة بالأخطاء الإملائية والمفردات والكلمات المفقودة، بل كانت هناك أيضا حالات قام 

فيها الكتاب بإجراء تغييرات مقصودة لتناسب خطوات العمل. وكان من السهل القيام بذلك 

دون أن ينتبه لذلك معظم الناس لأن معدلات المتعلمين في الماضي كانت منخفضة جدا، 

وكان هناك عدد قليل جدا من الكتاب، والآن توسع نطاق عملية النسخ تلك على مدى مئات 

يلة بتسلل  أو آلاف السنين، ويمكنك تخيل كيف يمكن أن يتغير النص خلال فترة زمنية طو

التغييرات العرضية والمقصودة التي تقع فيه  تدريجيا.

والآن تخيل إذا كان لديك مهمة تقييم كل هذه النسخ المكتوبة على اختلافها، وأن عليك 

مقارنة كل منها بالنسخة الأصلية كلمة بكلمة وسطر بسطر، فستستغرق هذه المهمة ا�لكثير من 

الوقت، و�لكن إذا كان لديك ما يكفي من الوقت أو ما يكفي من الأشخاص الذين يساعدونك 



130

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

فيمكنك في نهاية المطاف تحديد النسخ الأكثر دقة عند مقارنتها بالنسخة الأصلية.

ثم تخيل أن عليك القيام بنفس المهمة لتقييم كل تلك الاختلافات، و�لكن هذه المرة لا تملك 

النسخة الأصلية للمقارنة، من المستحيل تقريبا تحديد مدى دقتها. وهذا يقودنا إلى مشكلة كبيرة 

أخرى متعلقة بالاعتماد على المخطوطات للحفاظ على المعلومات، حيث أنها ستتعرض للضياع 

القديمة،  أو حتى  الأصلية  النسخ  إلى  الوصول  يمكننا دائما  لا  لذلك   . الوقت  بمرور  والتلف 

وبالتالي نفقد القدرة على تحديد أي النسخ التي نمت�لكها هي الأكثر دقة.

نقل العهد الجديد

الآن بعد أن أصبح لدينا خلفية عن كيفية انتقال النصوص القديمة عبر العصور، يمكننا فهم 

العهد  لدينا عن  مادي  دليل مخطوطات  أقدم  إن  أفضل.  بشكل  الجديد  العهد  نقل  كيفية 

الجديد هي مخطوطة تعرف باسم P52 )ص 52( ترجع إلى أوائل القرن الثاني ]80[، أي 

بعد 100 عام تقريبا من مولد عيسى، وهي من إنجيل يوحنا، وهي في حجم بطاقة الائتمان:

تتضمن الجهة الأمامية من المخطوطة أجزاء من سبعة أسطر من إنجيل ]يوحنا 33-31:18[ 

وتتضمن الجهة الخلفية أجزاء من سبعة أسطر من الآيات 37-38 وكلاهما باللغة اليونانية. أما 



131

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الرابع  القرن  إلى  السينائية، حيث ترجع  المخطوطة  العهد الجديد فهي  أقدم نسخة كاملة من 

]81[، أي بعد أكثر من 300 عام من مولد عيسى.

فكم هو عدد مخطوطات العهد الجديد؟ وما مدى اختلافها مع بعضها البعض؟

اللغة الأصلية للعهد الجديد هي اللغة اليونانية؛ وهي لغة المخطوطات القديمة. وهناك ما يقرب 

من ست ألاف مخطوطة يونانية من العهد الجديد ليس فيها صفحتان متطابقتان، وهذا وفقا 

تقليد  فيها  يكون  الجديد  العهد  في  توجد جملة واحدة  »لا  المقدس:  للكتاب  المفسر  لقاموس 

المخطوطات موحد بالكامل« ]82[. وكان الباحث أوريجانوس الإسكندري الشهير يدرك حجم 

المتغيرات في العهد الجديد حتى في وقت مبكر من القرن الثالث:

بسبب  إما  للغاية،  كبيرة  ]الأناجيل[  المخطوطات  بين  الاختلافات  »أصبحت 

إهمال بعض الناس�خين، أو بسبب جرأة الآخرين المضللة؛ إما بإغفال التحقق مما 

قاموا بنسخه، أو بإطالة أو تقصير النصوص في عملية الفحص كما يحلو لهم« ]83[

إن المخطوطة الفاتيكانية هي إحدى أقدم المخطوطات الباقية من العهد الجديد، وتحتوي على 

ية ثاقبة لهذه المتغيرات من وجهة نظر الناسخ:  تعليق طباعي مذهل على الهامش مما يقدم رؤ

تقدم بعض آيات العهد الجديد عددا مح�يرا من القراءات المختلفة فيما بين المخطوطات؛ على 

سبيل المثال ]كولوسي 2:2[ بها خمسة عشر اختلافا ]84[، لذا فإن هذا يثير تساؤلا مهما: أي 

�له الموحى بها عندما يكون هناك العديد من الاختلافات  نسخة من العهد الجديد هي كلمة ال�

بين النسخ العديدة الموجودة؟ وكيف يمكن للباحثين المسيحيين أن يقرروا أيها يمكن أن تكون 

�له أمام هذا العدد الهائل من القراءات المختلفة؟  هي كلمة ال�

وعلى سبيل المثال: لنلق نظرة على المشكلة النصية التي طرحها ]لوقا 1:10[:

ِينَ، وأََرْسَلهَمُُ اثنْيَنِْ اثنْيَنِْ، ليِسَْبقِوُهُ  بُّ أَيضْاً اثنْيَنِْ وسََبعْيِنَ آخرَ َّ »وَبعَدَْ ذلكَِ عيَنََّ الر

إِلىَ كلُِّ مدَيِنةٍَ ومَكَاَنٍ كاَنَ علَىَ وشَْكِ الذهِّاَبِ إِليَهْ«ِ ]النسخة العالمية الجديدة[

اثنْيَنِْ، إِلىَ  اثنْيَنِْ  ليِسَْبقِوُهُ  ِينَ، وأََرْسَلهَمُُ  آخرَ سَبعْيِنَ  بُّ أَيضْاً  َّ الر »وَبعَدَْ ذلكَِ عيَنََّ 

إِليَهِْ«  علَىَ وشَْكِ الحضُورِ  كلُِّ مدَيِنةٍَ ومَكَاَنٍ كاَنَ 



132

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

مة دع القراءة القدي. ووغد أحمق"

"كما هي ولا تغيرها

كما ترى، اختار مُحررّو هاتين النسختين المختلفتين من الكتاب المقدس قراءات مختلفة )سبعين 

في مقابل اثنتين وسبعين(، فماذا قال العهد الجديد الأصلي سبعين أم اثنتين وسبعين؟ وقد قال 

اليونانية للكتاب المقدس ومعترف به على  بروس متزجر، وهو خبير مسيحي في المخطوطات 

نطاق واسع باعتباره أحد أكثر الباحثين في العهد الجديد تأثيرا في القرن العشرين، بشأن تقييمه 

للمشكلة النصية التي طرحها ]لوقا 1:10[:؟

»الدليل الخارجي مقسم بالتساوي تقريبا ]مما يعني أن الدليل على المخطوطة قوي 

لكليهما[...

العوامل التي تؤثر على تقييم الدليل الداخلي سواء كانت تنطوي على احتمالات 

ية مح�يرة بشكل كبير... النسخ أو الاحتمالات الجوهر

من المرجح أن الأرقام في معظم المخطوطات القديمة كتبت بالحروف الأبجدية...

يق الخطأ... لذلك كان من السهل تغيير أي رقم إلى الآخر عن طر

لذلك فإن هذين الاحتمالين متوازنان ]أي كلتا القراءتين سبعين واثنيتن وسبعين[ 

ويشكل هذا خطورة أكبر حين نجزم بأي منهما هو الأكثر احتمالا، وترجيح 



133

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

واحدة على الأخرى

هذه  على  يؤثران  اللذين  والداخلي  الخارجي  الدليل  من  لكل  الكلي  التقييم  يظل 

القراءات المختلفة غير حاسم. وعلى الرغم من أن قراءة »اثنتين وسبعين« تدعمها 

الراسخ  الإقناع  من  كبير  قدر  على  عادة  وتنطوي  الأوائل،  الشهود  من  مجموعة 

بالأصالة، إلا أن الشهود الذين يقرأون »سبعين« لهم تأثير كبير أيضا، والاعتبارات 

الداخلية متوازنة بحيث يتعين على ناقد النص ببساطة الاعتراف بعدم المقدرة على 

اختيار أحد القرارين بيقين« ]85[

الاحتمالات  على  تعتمد  النصوص  تحقيق  في  الباحثون  طورها  التي  المعايير  فإن  نرى  كما 

مجموعات  يرجحوا إحدى  النصوص أن  نقاد  يتعين على  الأحيان  بشكل كبير، وفي كثير من 

يمكن  لا  أنه  لدرجة  وتعقيدها كبيران  النصية  البيانات  فنطاق  الأخرى،  على  الاحتمالات 

ياضية. ويجب النظر إلى كل  تطبيق مجموعة قواعد مستوحاة آليا جبنا إلى جنب مع الدقة الر

العامة. ويختتم بروس  القواعد  لقاعدة من  يتم الحكم عليها وفقا  قراءة مختلفة على حدة، وألا 

المقدس: الكتاب  تحرير  عملية  المختلفة خلال  القراءات  تقييم  بشأن  التالي  بقوله  متزجر 

مجموعة  ولا  واحدة،  مخطوطة  توجد  لا  أنه  على  أخرى  مرة  لنؤكد  الختام،  »وفي 

واحدة من المخطوطات، التي يمكن أن يتبعها الناقد دون تفكير. وجميع الشهود 

المعروفين للعهد الجديد خلطوا بين النصوص بدرجات متفاوتة، وحتى العديد من 

المخطوطات القديمة لا تخلو من الأخطاء الفادحة. وعلى الرغم من أن ناقد النص 

يستطيع في حالات كثيرة جدا التحقق من الشك المتبقي في القراءة التي يجب 

أن تكون موجودة في النص الأصلي، إلا أنه توجد بعض الحالات الأخرى غير 

للاحتمالات.  توازن مح�ير  بناء على  التي لا يمكن معها اتخاذ قرار أولي  القليلة  

أصلية،  باعتبارها  بنفسها  المختلفة  القراءات  من  أي  تشيد  لن  لآخر،  حين  ومن 

وسيتم إجبار المرء إما على اختيار القراءة التي يرى أنها الأكثر قبولا، أو الخوض 

في التخمين والحدس. وفي مجال نقد النص، كما هو الحال في مجالات أخرى من 



134

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

البحث التاريخي، يجب على المرء ألا يسعى فقط لمعرفة ما يسهل معرفته، بل عليه 

أيضا أن يسعى لتحديد ما يصعب معرفته، وذلك بسبب وجود شهود متضاربين 

في الآراء« ]86[

�له، لدينا مهمة صعبة  لذلك وقبل الإجابة عن سؤال ما إذا كان الكتاب المقدس هو كلمة ال�

�له. لتحديد أي نسخة يمكن أن تكون هي كلمة ال�

وكما رأينا، فإن المحررين المعرضين للخطأ في نهاية المطاف هم من يقررون ما يكتب في العهد 

يوحنا. وبهذا يمكننا فهم أسباب وجود العديد من النسخ  الجديد  وليس متى ومرقص ولوقا و

المقدس،  الكتاب  في  الباحثون  يستطيع  ولا  الحالي.  في عصرنا  المقدس  الكتاب  المختلفة من 

نقل  في  الموجودة  الاختلافات  من  كبير  عدد  بين  من  الانتقاء  منهم،  ال�خبراء  بالأخص 

المخطوطات، والاتفاق حول أي النسخ هي الأكثر دقة؛ هذا لأن لديهم مهمة صعبة لتقدير 

أي النسخ هي الأقرب إلى النسخة الأصلية في غياب الأصل لمقارنتها. لذلك فإن كل نسخة 

موجودة من الكتاب المقدس هي مزيج من نسخ مختلفة مجمعة، وتمثل ما يقدره باحث معين 

أو مجموعة من العلماء ليكون أكثر تطابقا مع الأصل. لذلك، وبوجود النصوص مثل العهد 

الجديد التي اعتمدت على النسخ اليدوي لحفظها، يمكننا في أفضل الأحوال القول بأن لدينا 

تقديرا للكلمات الأصلية، ولا يمكننا أن نقول بيقين تام أن ما لدينا اليوم هو تمثيل دقيق للنسخة 

الأصلية.

التبعات اللاهوتية للاختلافات في العهد الجديد

هذه  أن  هو  الجديد  العهد  اختلافات  بشأن  المسيحيين  المدافعين  من  �لكثير  المعتاد  الرد 

الاختلافات ليست مهمة لأنها ليست لها تبعات لاهوتية. وبعبارة أخرى، بغض النظر عن 

الاختلافات التي تختارها فإن الرسالة الأساسية ستصل إلى القارئ. ويجادلون في أن عدد 

ية  الاختلافات ا�لكبير يمكن إهماله لأن هذه الاختلافات ليست سوى أخطاء إملائية ونحو

قليلة، وبالفعل فإن معظم الاختلافات في المخطوطات تقتصر على الأخطاء الإملائية وأخطاء 

مماثلة في النسخ، ويمكن تجاهل هذه الأخطاء بسبب طبيعة نسخ المخطوطات باليد، و�لكن 



135

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

هناك في الحقيقة تغييرات لها تبعات لاهوتية مهمة، وفيما يلي بعض الأمثلة:

11 �له ثالوث. ذكر أن ال�

َثةَُ  لا َّ وحُ القْدُسُُ، وهَؤَلُاءِ الث ُّ ماَءِ، الآبُ واَلكْلَمِةَُ واَلر َثةََ شهُوُدٍ فيِ السَّ »فإَِنَّ هنُاَلكَِ ثلَا

همُْ واَحِدٌ« ]يوحنا الأول 5:7[

ية(، وهي الدليل الوحيد في الكتاب المقدس الذي يذكر  تعرف هذه الآية بـ )الفاصلة اليوحناو

الثالوث بوضوح، وفي الماضي كانت موجودة في جميع نسخ الكتاب المقدس، وظلت في بعض 

النسخ مثل نسخة الملك جيمس اليوم. و�لكن بعض محرري النسخ الحديثة للكتاب المقدس، 

الأول  فلنقارن ]يوحنا  أزالوها.  الجديدة، قد  الدولية  المنقحة والنسخة  القياسية  النسخة  مثل 

5:7[ في هذه مع كل نسخة من النسخ المختلفة للكتاب المقدس:

النسخة الدولية الجديدةالنسخة القياسية المنقحةنسخة الملك جيمس

6 فيَسوع المْسَِيحُ وحَدْهَُ 

مِ. لاَ  جاَءنَاَ باِلمْاَءِ واَلدَّ

باِلمْاَءِ فقَطَْ، بلَْ باِلمْاَءِ 

مِ معَاً. هذَهِِ الْحقَيِقةَُ،  واَلدَّ

وحُ القْدُسُُ:  ُّ يشَهْدَُ لهَاَ الر

ُ هُ هوَُ الْحقَُّ ذاَتهُ َّ لأَن

6 فيَسوع المْسَِيحُ وحَدْهَُ 

مِِ. لاَ  جاَءنَاَ باِلمْاَءِ واَلدَّ

باِلمْاَءِ فقَطَْ، بلَْ باِلمْاَءِ 

ً مِ معَا واَلدَّ

6 فيَسوع المْسَِيحُ وحَدْهَُ 

مِ. لاَ  جاَءنَاَ باِلمْاَءِ واَلدَّ

باِلمْاَءِ فقَطَْ، بلَْ باِلمْاَءِ 

مِ معَاً. هذَهِِ الْحقَيِقةَُ،  واَلدَّ

وحُ القْدُسُُ:  ُّ يشَهْدَُ لهَاَ الر

ُ هُ هوَُ الْحقَُّ ذاَتهُ َّ لأَن

َثةََ شهُوُدٍ  7 فإَِنَّ هنُاَلكَِ ثلَا

ماَءِ، الآبُ واَلكْلَمِةَُ  فيِ السَّ

وحُ القْدُسُُ، وهَؤَلُاءِ  ُّ واَلر

َثةَُ همُْ واَحِدٌ لا َّ الث

7 هذَهِِ الْحقَيِقةَُ، يشَهْدَُ لهَاَ 

َّهُ هوَُ  وحُ القْدُسُُ: لأَن ُّ الر

ُ الْحقَُّ ذاَتهُ

َثةََ شهُوُدٍ  7 فإَِنَّ هنُاَلكَِ ثلَا

ماَءِ فيِ السَّ



136

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

8 واَلذَّيِنَ يشَهْدَوُنَ فيِ 

َثةٌَ:  الأَرْضِ همُْ ثلَا

وحُ، واَلمْاَءُ، واَلدمَُّ.  ُّ الر

َثةَُ همُْ فيِ  لا َّ وهَؤَلُاءَِ الث

الوْاَحِدِ

8  واَلذَّيِنَ يشَهْدَوُنَ فيِ 

َثةٌَ:  الأَرْضِ همُْ ثلَا

مُ.  وحُ، واَلمْاَءُ، واَلدَّ ُّ الر

َثةَُ همُْ فيِ  لا َّ وهَؤَلُاءَِ الث

الوْاَحِدِ

وحُ، واَلمْاَءُ، واَلدمَُّ.  ُّ 8 الر

َثةَُ همُْ فيِ  لا َّ وهَؤَلُاءَِ الث

الوْاَحِدِ

لاحظ كيف اختلفت الآية )7( في النسخة القياسية المنقحة عن تلك الموجودة في نسخة 

الوث. وأيضا يجب أن نلاحظ أن الآية  َّ الملك جيمس، فالنسخة القياسية المنقحة لا تذكر الث

)7( في النسخة الدولية الجديدة ليست مختلفة فقط عن نسخة الملك جيمس بل أيضا عن 

النسخة القياسية المنقحة، حيث لا تذكر النسخة الدولية الجديدة الثالوث. وفيما يلي الحاشية 

ية: السفلية للنسخة الدولية الجديدة بشأن الفاصلة اليوحناو

»تنص المخطوطات اللاحقة للفولجات على وجود ثلاثة شهود في السماء: الآب 

والكلمة والروح القدس، وهؤلاء الثلاثة هم واحد. وهناك ثلاثة شهود في الأرض 

الـــ... )ليست مذكورة في أي مخطوطة يونانية قبل القرن السادس عشر(«

وبعبارة أخرى، فإن هذه إضافة لاحقة أدخلت على العهد الجديد بعد أكثر من 1500 عام 

من ظهور عيسى. ويردد قاموس المفسر للكتاب المقدس هذا الاستنتاج: »النص الذي يتحدث 

عن وجود ثلاثة شهود في السماء ]يوحنا الأول 5:7 نسخة الملك جيمس[ ليس جزءا أصليا 

يردمانز للكتاب المقدس على: من العهد الجديد« ]87[. وينص قاموس إ

الملك جيمس( أن يوحنا قد  المتلقى )الممثل في نسخة  النص  الأول 5:7 في  يوحنا  »يبين 

هذا  و�لكن  القدس«(،  والروح  والإبن  )»الآب  واضح  بشكل  الثالوث  مذهب  إلى  توصل 

يونانية« ]88[ في أي مخطوطة  غير موجود  لأنه  تفسيري  استنتاج  النص مجرد 

�له في الكتاب المقدس، وعلى المرء أن يتساءل  وعدا هذه الآية، فإنه لا يوجد ذكر واضح لثالوثية ال�

�له إضافة  إذا كان الثالوث مذهبا حقيقيا في الكتاب المقدس، فلماذا يأتي الذكر الوحيد لثالوثية ال�



137

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لاحقة؟ يبدو أنه كان من المفترض إقحامها في الكتاب المقدس من أجل دعم المذهب.

22 قصة الزانية.

َّ انصْرَفََ كلُُّ واَحِدٍ إِلىَ بيَتْهِِ. »ثمُ

فاَجْتمَعََ  الهْيَكْلَِ،  إِلىَ  عاَدَ  الفْجَْرِ  وعَنِدَْ  يتْوُنِ  َّ الز جَبلَِ  إِلىَ  فذَهَبََ  يسوع،  ا  وأََمَّ

ونَ امْرأََةً  ُّ يّسِي يعةَِ واَلفْرَِ رِ َّ َلسََ يعُلَمِّهُمُْ وأََحْضرََ إِليَهِْ معُلَمِّوُ الش عبِْ، فجَ حَولْهَُ جمُهْوُرُ الشَّ

ضُبطِتَْ  المْرَأَْةُ  هذهِِ  معُلَمُِّ،  »ياَ  لهَُ:  وقَاَلوُا  الوْسََطِ،  فيِ  وأََوْقفَوُهاَ  تزَنْيِ،  ضُبطِتَْ 

يعتَهِِ بإِِعدْاَمِ أَمْثاَلهِاَ رجَْماً باِلْحجِاَرةَِ، فمَاَ قوَلْكَُ  وهَيَِ تزَنْيِ، وقَدَْ أَوْصَاناَ موُسىَ فيِ شرَِ

بهِاَ. يُحاَكمِوُنهَُ  فيَجَِدوُا تهُمْةًَ  يُحرْجُِوهُ  �لكِيَْ  ذلَكَِ  أَنتَْ؟« سَأَلوُهُ 

ؤاَلِ،  باِلسُّ علَيَهِْ  أَلحَوُّا  همُْ  وَ�لكِنَّ الأَرْضِ.  علَىَ  بإِِصْبعَهِِ  يكَْتبُُ  وَبدَأََ  فاَنْحنَىَ  هوَُ  ا  أَمَّ

َّ انْحنَىَ وعَاَدَ  لاً بِحجََرٍ« ثم فاَعْتدَلََ وقَاَلَ لهَمُْ: »منَْ كاَنَ منِكْمُْ بلِاَ خَطيِئةٍَ فلَيْرَمْهِاَ أَوَّ

يكَْتبُُ علَىَ الأَرْضِ.

يوُخِ. وَبقَيَِ  ا سمَعِوُا هذَاَ الكْلَامََ انسْحََبوُا جمَيِعاً واَحِداً تلِوَْ الآخرَِ، ابتْدِاَءً منَِ الشِّ َّ فلم

تهُاَ المْرَأَْة؟ُ  َّ يسَوُعُ وحَدْهَُ، واَلمْرَأَْةُ واَقفِةٌَ فيِ مكَاَنهِاَ، فاَعْتدَلََ وقَاَلَ لهَاَ: »أَينَْ همُْ أَي

أَلمَْ يَحكْمُْ علَيَكِْ أَحدٌَ منِْهمُْ؟«

أَجاَبتَْ: »لاَ أَحدََ ياَ سَيدُِّ«

فقَاَلَ لهَاَ: »وأََناَ لاَ أَحكْمُُ علَيَكِْ. اذْهبَيِ ولَاَ تعَوُديِ تُخطْئِيِ««

هذا الجزء من إنجيل ]يوحنا 53:7؛ 11:8[ – يحكي القصة المشهورة عن الزانية التي كانت 

سترجم  بسبب ارتكابها خطيئة الزنا. وفي هذه الآيات عندما سُئل عيسى عن عقابها، قال 

أيضًا كانت  القصة  بِحجََر«، وهذه  لاً  أَوَّ فلَيْرَمْهِاَ  خَطيِئةٍَ  بلِاَ  منِكْمُْ  »منَْ كاَنَ  الشهيرة:  كلماته 

إضافة لاحقة حيث لم تكن موجودة في مخطوطات العهد الجديد القديمة. وفي الحقيقة هذه 

القصة ليست موجودة في أي مخطوطة قبل القرن الخامس، والأغلبية العظمى من المخطوطات 

التي سبقت القرن الثامن لم تحتوِ على هذه القصة كذلك ]89[. وفيما يلي حاشية سفلية متعلقة 

س: بهذه الآية من النسخة الدولية الجديدة للكتاب المقُدَّ



138

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

»لاتحتوي أوائل المخطوطات والشهود القدامى الأخرون على ]يوحنا 53:7؛ -11

بعد  أو جزئياً –  كلياً  الآيات –  على هذه  تحتوي  قليلة  مخطوطات  وفقط   ،]8

]يوحنا 36:7؛ يوحنا 25:21؛ لوقا 38:21؛ لوقا 53:24[«

العقاب على  القديم بشأن  العهد  للتخلص من قوانين  المسيحي أن عيسى جاء  اللاهوت  يعلم 

الجرائم التي تقف وراءها دوافع عاطفية مثل الزنا، وكثيرا ما يستشهد المسيحيون بهذه الآيات 

لدعم هذا الادعاء. وسوى هذه الآيات فإنك لن نجد أي أمثلة أخرى عن ترك عيسى اتباع 

قوانين العهد القديم عند التعامل مع الجرائم والعقاب.

33 قدرة المؤمنين على الإمساك بالحيات وشرب السم القاتل.

موجودة  خاتمة  وأقصر  مرقس،  إنجيل  في  الجديد  العهد  لمخطوطات  متعددة  خواتيم  هناك 

في أقدم النسخ الكاملة للعهد الجديد – المعروفة بالمخطوطة الفاتيكانية )عام 350 ميلادية( 

الآية 16:8. وتحتوي معظم  تنتهي عند  التي  السينائية )عام 360 ميلادية( –  والمخطوطة 

معظم  في  متطابقة  ليست  ]مرقس 20-9:16[  إضافية –  آيات  على  اللاحقة  المخطوطات 

الأحيان، ويبدو أنها أضيفت إلى الإنجيل في وقت لاحق، وهذه هي الآيات التي تذكر أن 

القاتل: السم  بالحيات وشرب  الإمساك  المؤمنين سيتمكنون من  المسيحيين 

موُنَ  َّ »وأَُولئكَِ الذَّيِنَ آمنَوُا، تلُازَمِهُمُْ هذهِِ الآياَتُ: باِسْميِ يطَْردُوُنَ الشَّياَطيِنَ وَيتَكَلَ

وْنَ  بوُا شرَاَباً قاَتلِاً لاَ يتَأََذَّ اتِ، وإَِنْ شرَِ َّ َي يقَْبضُِونَ علَىَ الْح بلِغُاَتٍ جدَيِدةٍَ علَيَْهمِْ، وَ

يضََعوُنَ أَيدْيِهَمُْ علَىَ المْرَضْىَ فيَتَعَاَفوَنَْ« ]مرقس 18-17:16[ ةَ، وَ َّ البْتَ

وبسبب هذه الآيات هناك كنائس في أمريكا تمسك بالحيات السامة باعتباره اختبارا للإيمان، 

ومع الأسف مات ا�لكثير من المسيحيين أثناء القيام بهذا الفعل.

للكتاب  الجديدة  الدولية  النسخة  المتعلقة بخاتمة إنجيل مرقس في  السفلية  الحاشية  وهذه هي 

المقدس:

الشهود  كتابات  في  ولا  المخطوطات  أقدم  في  موجودة  ليست   20-9 الآيات 

الآخرين. القدامى 



139

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لا يذكر أي جزء آخر من الكتاب المقدس أن المؤمنين سيتمكنون من النجاة عند الإمساك 

القاتل. السم  بالحيات وشرب 

44 دور النساء في ا�لكنيسة.

منَْ، بلَْ علَيَْهنَِّ أَنْ يكَنَُّ  ََّ َائسِِ، فلَيَسَْ مسَْموُحاً لهَنَُّ أَنْ يتَكَلَ »لتِصَْمتُْ النسِّاَءُ فيِ الكْنَ

مِ شيَْءٍ ماَ،  ُّ يعةَُ أَيضْاً. وَ�لكَِنْ، إِذاَ رغَبِنَْ فيِ تعَلَ رِ َّ خاَضِعاَتٍ، علَىَ حدَِّ ما توُصيِ بهِِ الش

َماَعةَِ« ]كورنثوس  مَ فيِ الْج َّ هُ عاَرٌ علَىَ المْرَأَْةِ أَنْ تتَكَلَ َّ فلَيْسَْأَلنَْ أَزْواَجَهنَُّ فيِ البْيَتِْ، لأَن

الأول 35-34:14[

 وعلى مدار قرون عديدة، لم يسمح للنساء بقيادة الكنائس، أو التدريس فيها بناء على هذه 

الآيات، و�لكن هناك دليل قوي يشي بأن هذه الآيات لم تكن في الأصل من مؤلفات بولس، 

إنما أضافها فيما بعد كتاب لاحقون. وبداية، فإن هذه الآيات تبدو متعارضة مع ما كتب 

ها تَجلْبُِ العْاَرَ علَىَ رأَْسهِاَ،  أُ ولَيَسَْ علَىَ رأَْسهِاَ غطِاَءٌ فإنَّ َّ بولس سابقا: »وكَلُُّ امْرأََةٍ تصَُليِّ أَوْ تتَنَبَ

عرِْ تمَاَماً« ]كورنثوس الأول 5:11[؛ وبما أن من الواضح  لأَنَّ كَشْفَ غطاء الرأسِ  كَحلَقِْ الشَّ

أن بولس لم تكن لديه مشكلة مع التنبؤ أو الصلاة جهرا، فليس من المنطقي أن يتبع هذه 

الآية قائلا أنه يجب أن تظل النساء »صامتات« وألا يتحدثن.

بالإضافة إلى ذلك، هناك دليل في المخطوطات على أنَّ هاتين الآيتين لم تكونا جزءاً من مؤلفات 

بولس الأصلية بل أضافهما الكتاّب والناسخون إلى النص، فعلى سبيل المثال الآية ]كورنثوس 

وتقول  الأول،  في كل مخطوطة من كورنثوس  نفسه  المكان  في  تظهر  لا  الأول 35:14[ 

النسخة الدولية الجديدة للكتاب المقدس ما يلي عن الآية:

»في مخطوطات قليلة تأتي آيات ]كورنثوس الأول 35:14[ بعد الآية 40.

دفعت هذه الحقيقة الباحثين إلى استنتاج أن هذه الآيات أضيفت إلى النص في تاريخ لاحق، 

فيكتب الأستاذ ألان جونسون: »يؤمن عدد متزايد من الباحثين المعاصرين بأن الآيات 34-

يكتب  35 هي استنتاج لاحق )شرح( أضيف في مرحلة مبكرة من نقل المخطوطة« ]90[. و

ريتشارد هيز Richard Hays – باحث في العهد الجديد – ما يلي:



140

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

شرح  أنها  هو  الفقرة  لهذه  تفسير  أفضل  فإن  الاعتبار،  بعين  هذا  كل  »بأخذ 

الرسائل  الذين جمعوا  بولس –  لمفسري  الثالث  أو  الثاني  الجيل  أدخله  ]إضافة[ 

]91[ النص«  على   – ية  الرعو

التي  الراجح من الأدلة يقود إلى استنتاج أن ]كورنثوس الأول 35:14[  وباختصار، فإن 

تنص على أنه ينبغي أن تظل النساء صامتات في ا�لكنيسة وألا يتحدثن – لم تكن جزءا من 

العهد الجديد الأصلي، بل على الأغلب أضيفت  في وقت لاحق على يد ناسخ لديه شعور قوي 

العهد  في  يوجد  فلا  الآيات  هذه  وسوى  المسيحية،  الاجتماعات  في  النساء  مشاركة  بعدم 

الجديد ما يوجب على النساء أن يلتزمن الصمت  في ا�لكنيسة.

في هذا الجزء، نظرنا إلى بعض أمثلة الاختلافات التي لديها آثار دينية. وقد يجادل الناقدون 

يقها إلى العهد الجديد فإنه بفضل الأبحاث  بالرغم من وجود أكاذيب قد وجدت طر بأنه 

الأكاديمية الحديثة تمكنا من معرفة هذه الأكاذيب، وبالتالي أصبح لدينا العهد الجديد الذي 

يمكننا الوثوق بها؛ غير أن الحال ليس كذلك بالفعل، فهناك فجوة كبيرة في نقل المخطوطة. 

فلنتحقق من هذه الأناجيل على سبيل المثال:



141

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

 ،[P52] 52 بالنظر إلى الجدول أعلاه نجد أن أقدم مخطوطة باقية في جميع الأناجيل هي ص

وهي قصاصة ورق صغيرة من إنجيل يوحنا يرجع تاريخها إلى عام 125 ميلادية، وهي تمثل 

فجوة في النقل تصل إلى حوالي 35 عاما منذ كتابتها في الأصل. أكبر فجوة موجودة في إنجيل 

هذه  أن  فلتلاحظ  الأصل.  في  كتابتها  بعد  عاما   180 حوالي  إلى  تصل  حيث  مرقس، 

المخطوطات القديمة الباقية هي أكثر تجزؤا، فهي تمثل جزءا ضئيلا من الأناجيل. ويتعين عليك 

أن ترجع إلى القرن الثالث أو الرابع قبل أن تجد نسخة كاملة للإنجيل منقولة. وبأخذ فجوات 

النقل هذه بعين الاعتبار، فكيف يمكننا أن نتأكد من تطابق ما نم�لكه اليوم مع أقدم النسخ 

في ظل عدم وجود نسخ قديمة باقية لنقارنها بها؟ بما أن المخطوطات التي نم�لكها – التي يرجع 

تاريخ معظمها إلى القرن العاشر بعد ميلاد عيسى – تظهر دليلا على العبث بها، فمن المتوقع 

القديمة،  المخطوطات  هذه  اندثار  في  المشكلة  وتكمن  السابقة.  المخطوطات  في  عبث  وجود 

وبالتالي من الممكن أن تكون هناك أكاذيب ظلت غير معروفة في العهد الجديد اليوم، وبمنتهى 

تنذر  كبيرة  استفهام  علامة  وهذه  ذلك،  على  للتعرف  مؤكدة  يقة  طر لدينا  فليس  البساطة 

بالشك في العهد الجديد.

نقل القرآن

ا نَحنُْ  َّ ماذا عن القرآن؟ هل واجه الحفاظ عليه أية مخاطر؟ ينص القرآنُ بمنتهى الوضوح: »إِن

�لهُ وحيه الأخير – القرآن – بشيء لم يمنحه  َافظِوُنَ« ]الحجر 9[؛ بارك ال� ا لهَُ لحَ َّ وإَِن لنْاَ الذكِّرَْ  َّ نزَ

يف أو تغيير. وقد  �له بحفظه وحمايته من أي تحر أيا من ا�لكتب المقدسة السابقة: فقد تعهد ال�

يف  تتساءل كيف يمكن أن يكون هذا النص الواضح صحيحا بالقياس إلى ما نعرفه عن التحر

سة الدينية على مدار التاريخ بما فيها العهد الجديد. الدائم الذي حدث في ا�لكتب المقُدَّ

على النقيض من ا�لكتب المقدسة الأخرى فقد كان الحفظ الشفهي إلى الذاكرة هو الوسيلة 

الأساسية لحفظ القرآن: »ولَقَدَْ يسَرَّنْاَ القْرُآْنَ للِذكِّرِْ فهَلَْ منِْ مدُكَّرٍِ« ]القمر 17[؛ هل الذكر فعلا 

�له ليجعل تذكر القرآن سهلا  يقة عملية للحفاظ على القرآن؟ إن أحد الوسائل التي استخدمها ال� طر

هي الأسلوب الفريد للقرآن نفسه، فللقرآن أسلوب سجعي مثل الشعر.



142

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

فلتعد بذاكرتك إلى أيام دراستك بالمدرسة. وربما نسي معظمنا ا�لكثير من التفاصيل الدقيقة عما 

تعلمناه في المدرسة كتواريخ الأحداث المختلفة التي درسناها في التاريخ، أو الصيغ والمعادلات 

ياء. هذا لأننا لم نستخدم تلك المعلومات  ياضيات والفيز التي تعلمناها في مواد أخرى مثل الر

الوقت. والمثير في الأمر هو أن  البشر نسيان الأشياء بمرور  المدرسة، ومن طبيعة  منذ تركنا 

ا�لكثير منا يستطيع بسهولة تذكر كلمات أغاني الحضانة التي اعتدنا غناءها في المدرسة، أو حتى 

كلمات الأغنية التي لم نسمعها منذ سنوات. والفرق هو أن كلمات أغاني الحضانة وكلمات 

بذل أي جهد  بدون  المعلومات حتى  استرجاع  بسهولة  لنا  يسمح  وإيقاع  قافية  لهما  الأغاني 

يقاعا  يقاع القرآن ا�لكريم كالشعر، كما أن فيه إ يقة تقريباً، فإن إ مقصود لتذكرها. وبنفس الطر

يا مما يجعل حفظه أمرا سهلا. قو

�لهُ عليه  د صلى الله عليه وسلم بحفظ آيات القرآن، ونقلها وتفسيرها إلى المسلمين كما أنزلها ال� َّ �لهُ النبي محُم كلف ال�

 قلَبْكَِ لتِكَوُنَ منَِ 
ٰ
وحُ الْأَميِنُ علَىَ ُّ ِينَ نزَلََ بهِِ الر َم يلُ ربَِّ العْاَل هُ لتَنَزِْ َّ يل: »وإَِن من خلال الملك جبر

ينَ« ]الفرقان 192-194[؛ في المقابل، نقل هؤلاء المسلمون الذين تعلموا القرآن مباشرة  المْنُذْرِِ

د صلى الله عليه وسلم، وهم المعروفون باسم الصحابة، ما حفظوه إلى القبائل والأمم المجاورة.  َّ من النبي محُم

د صلى الله عليه وسلم على  َّ ولابد من إعادة تسليط الضوء هنا على حقيقة أن القرآن نزل تدريجيا علي النبي محُم

فترة امتدت لثلاثة وعشرين عاماً:

»وقَاَلَ الذَّيِنَ كَفرَوُا لوَلْاَ نزُلَِّ علَيَهِْ القْرُآْنُ جمُلْةًَ واَحِدةًَ ۚ كذََٰلكَِ لنِثُبَتَِّ بهِِ فؤُاَدكََۖ  

ِيلاً« ]الفرقان 32[ لنْاَهُ ترَتْ َّ ورَتَ

بالذكر  بالتدرج. ومن الجدير  القرآن بسهولة بسبب نزوله  المسلمون الأوائل بصفة عامة  حفظ 

أن الوحي إلي الأنبياء السابقين، مثل موسى، لم يكن تدريجيا بل نزل جملة واحدة، كما ي�خبرنا 

القرآن عن موسى:

ةٍ وأَْمرُْ  َّ »وكََتبَنْاَ لهَُ فيِ الْأَلوْاَحِ منِْ كلُِّ شيَْءٍ موَعْظِةًَ وتَفَْصِيلاً لكِلُِّ شيَْءٍ فخَذُْهاَ بقِوُ

يكمُْ داَرَ الفْاَسِقيِن« ]الأعراف 145[ قوَمْكََ يأَْخذُوُا بأَِحْسنَهِاَۚ  سَأُرِ

وقد استمر هذا الأمر المتوارث المتعلق بحفظ جموع غفيرة للقرآن عبر التاريخ الإسلامي. وليس 



143

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لدى المسلمين اليوم أدنى شك بخصوص كمال حفظ القرآن. كما قد شهد هذا التقليد، وهو 

الحفظ الشفوي، الذي امتد على مدى ألف وأربعمائة عام انتقال القرآن من حافظ إلى طالب 

د صلى الله عليه وسلم نفسه. واليوم، تشير التقديرات بأن هناك ملايين  َّ في سلسلة متصلة ترجع إلى النبي محُم

عديدة من المسلمين يحفظون القرآن كله، من البداية إلى النهاية، وبلغته الأصلية العربية. 

يليام  �له لحماية القرآن، حيث أفاد الباحث الاستشراقي و وهذا دليل على الوعد الذي قطعه ال�

جراهام أن القرآن ربما يكون هو الكتاب الوحيد، الديني أو العلماني، الذي حفظه بالكامل 

يلي بعض الأمثلة على ما لدى بعض علماء النصوص غير  الناس ]92[. وفيما  ملايين من 

المسلمين ليقولوه عن الحفاظ على القرآن:

يلش: كتب المستشرق أ.ت.و

»بالنسبة للمسلمين فإن القرآن هو أكثر بكثير من كونه كتابا مقدسا أو أدبا مقدسا 

بمفهومه الغربي المعتاد. وكانت أهميته ا�لكبرى بالنسبة للغالبية العظمى عبر القرون 

تتمثل في أسلوبه الشفهي الذي ظهر به أول مرة، وهى »التلاوة« التي رتلها محمد 

يلات  على أتباعه لمدة تصل إلى عشرين عاماً ... وحفظ بعض أتباع محمد هذه التنز

ية التي تم إنشاؤها لهذا الغرض لها تاريخ مستمر  أثناء حياته، كما أن التقاليد الشفو

منذ ذلك الوقت، وفي بعض الأحيان مستقلين عن القرآن المكتوب ومتفوقين 

عليه.... وقد حافظ القراء المحترفون عبر القرون على التقليد الشفوي للقرآن كله. 

إلا مؤخرا، فنادرا ما قدر الغرب بشكل كامل أهمية القرآن المرتل« ]93[

يعكس عالم الكتاب المقدس كينيث كراج ما يلي: و

»تعني ظاهرة تلاوة القرآن هذه أن النص قد تخطى الأزمان في سلسلة حية من 

ولا  أثري،  معه كشيء  التعامل  يمكن  لا  وبالتالي،  المنقطع.  غير  الدائم  التفاني 

كوثيقة تاريخية من الماضي البعيد. وواقع حفظ القرآن )تحفيظ القرآن( جعله 

متواجدا دائما في جميع الفترات الزمنية التي مرت على المسلمين، وعملة صائغة لجميع 

الأجيال، مما لا يسمح بالتقليل من مرتبته ليقتصر على أن يصبح مجرد كتاب له 



144

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

سلطة مرجعية فقط« ]94[ 

يه بأن كل مسلم تقريبا من المليار ونصف مسلم في جميع أنحاء العالم يحفظ على الأقل  يجب التنو

بعض أجزاء من القرآن باللغة العربية �لكي يمكنه من الصلاة مثل النبي محمد صلى الله عليه وسلم. وفي حقيقة 

الأمر، إن تم بشكل ما تدمير جميع نسخ النصوص المقدسة المكتوبة والموجودة اليوم، فإن 

القرآن هو النص الوحيد الذي يمكن إعادة كتابته بشكل كامل، وذلك بفضل حفظ الجموع له. 

وأولئك الذين يحفظون القرآن أناس من جميع الأعمار، والغالبية العظمى منهم ليسوا عربا، بل 

وحتى لا يتحدثون اللغة العربية.

في  للشك  سبب  أي  هناك  فهل  الإسلام.  بها  ينفرد  ظاهرة  هي  للقرآن  ية  الشفو المحاكاة 

عبر  العالم  أنحاء  جميع  في  بالملايين  يقدر  عدد  القرآن  تعلم  لقد  ية؟  الشفو المحاكاة   مصداقية 

الاتصال المباشر بداية من النبي محمد صلى الله عليه وسلم نفسه، فكانت الآثار المترتبة على ذلك مدهشة. وإذا 

كان قد استطاع ملايين البشر الذين حفظوا القرآن أن يتتبعوا سلسلة من لقنهم القرآن على 

مر القرون من المحفظين والعلماء وصولا إلى النبي نفسه، فمن ذا الذي سيشكك في صحة هذه 

ية؟ وبالأخص إذا كان أولئك الملايين من الحافظين يعيشون في شتى أرجاء  المحاكاة الشفو

العالم، ويتعلمون القرآن من محفظين وعلماء مختلفين. إن مقدار عمليات النقل الشفوي المتفاوتة 

ليست صدفة تاريخية، وكذلك أيضا عدد الأشخاص الذين تعلموا القرآن، وحقيقة عدم وجود 

تناقضات في ما حفظوه. والاستنتاج الوحيد هو أن القرآن المحفوظ اليوم هو الذي تم تعلمه 

ية الفريدة، ما  منذ أكثر من 1400 سنة. ولا يوجد تفسير منطقي آخر لهذه الظاهرة الشفو

لم يجادل شخص ما بأن جميع هؤلاء الحافظين على مر العصور - في مراحل زمنية مختلفة وفي 

يقة ما لضمان حفظهم وتلاوتهم جميعا لنفس القرآن.  أماكن مختلفة في العالم -اجتمعوا بطر

و�لكن، يعتبر طرح هذا النقاش أمر تآمري وسخيف.

يقها إلى العهد الجديد،  في وقت سابق رأينا أمثلة على العديد من الأكاذيب التي وجدت طر

�لكن مثل هذه التغييرات يستحيل حدوثها في القرآن إذا أخذنا بعين الاعتبار طبيعة وحيه 

ونقله. وعلى عكس العهد الجديد، شهد جموع من أصحاب النبي محمد صلى الله عليه وسلم آيات القرآن عند 



145

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

أول نزول لها عليه، ولذلك لدينا شهادة العديد من شهود العيان. وعلاوة على ذلك، حفظ 

نطاق  بسرعة على  نقلوه  ثم  محمد صلى الله عليه وسلم،  الرسول  القرآن كله في حياة  الصحابة  عدد كبير من 

يستطيع  شخص  أي  لأن  انتشاره،  سرعة  القرآن  لحفظ  الشفوي  التقليد  هذا  وسهل  واسع. 

الحفظ، ولذلك، على عكس العهد الجديد، فلم تقف أمية العديد من الناس عائقا أمام عملية 

الحفاظ عليه. ومن المستحيل عمليا لأي ناقل للقرآن أن ي�خترع قصصا مثل رجم الزانية التي 

شهدناها سابقا في إنجيل يوحنا، وأن تستمر تلك الأكاذيب لتصبح جزءا مقبولا من القرآن، 

لأن حافظي القرآن الآخرين كانوا سيكتشفونها على الفور. وبالإضافة إلى ذلك، فمنذ البداية، 

فإن الناس الذين كانوا ينقلونه على نطاق واسع ذوي آراء ومخاوف مختلفة لدرجة أنه كان من 

المستحيل لهم أن يتواطأوا على إفساد القرآن.

التجويد

لقد ناقشنا حتى الآن الحفاظ على القرآن من ناحية محتواه اللغوي وكذلك الكلمات والآيات 

أنه يمكننا الذهاب إلى أبعد من ذلك. فبالإضافة إلى حفظ  المذهل  التي تكونه. �لكن من 

الجموع لمحتوى القرآن، فإن هناك جانبا فريدا آخر للحفاظ عليه، وهي أن أحكام التجويد الخاصة 

يقرأون نفس  المسلمين  أيضا. وهذا لا يؤكد أن  بعينه قد تم الحفاظ عليها  بنطق كل حرف 

المحتوى مثل النبي محمد صلى الله عليه وسلم فحسب، وإنما أيضا يقرأون بنفس الأسلوب بالضبط.

يقة لاستيعاب أهمية الحفاظ  قد تسأل نفسك، لماذا يعتبر ذلك الموضوع مهما؟ وربما أسهل طر

التليفون«، وإن كنت لاتعرفها، فهي لعبة  على أسلوب تلاوة القرآن هي مقارنته مع »لعبة 

يهمس فيها الشخص الأول رسالة معينة إلى الشخص المجاور له والذي بدوره سيفعل الشيء 

نفسه مع شخص آخر مجاور له، وهكذا حتى تصل الرسالة إلى آخر شخص في السلسلة. ثم تقارن 

بين رسالة الشخص الأول والأخير لمعرفة مدى التغير الذي طرأ عليها. فعادة ما ستجده هو 

تغير كبير في الرسالة مع وصولها لآخر شخص. 

دعونا نتأمل مثالا بسيطا لتوضيح هذه الأمور. تخيل أن الشخص الأول يقول الرسالة التالية 

إلى الشخص المجاور له:



146

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

»نحن سننطلق. أرسل تعزيزات«

الرسالة بعد ذلك و�لكنه يختصر »نحن سننطلق« لأن الشخص الأول  ينقل هذا الشخص 

بسرعة كبيرة: تحدث 

»سننطلق. أرسل التعزيزات«

يغير »سننطلق« لأن الشخص الثاني بدل  ثم ينقل الشخص التالي الرسالة على النحو التالي و

حرف »النون« بحرف« التاء«:

»سنتطلق. أرسل تعزيزات«

بكلمة  ملم  غير  الأم وهو  لغته  ليست  العربية  اللغة  لأن  الرسالة  نهاية  آخر شخص  يغير  أخيرا، 

يزات«: »التعز

»سنتطلق. أرسل عزيز«

وكما ترى، فإن هناك أسبابا عديدة وراء تغير الرسالة لحظة وصولها إلى أذن آخر شخص. فعلى 

سبيل المثال، قد يتكلم الأشخاص في المجموعة بسرعات مختلفة، وقد يلفظون كلماتهم بشكل 

مختلف، بل وقد يكون لديهم لهجات محلية مختلفة يمكنها أن تؤدي إلى نطق الحروف الأبجدية 

لضمان  منهجية  أنه دون وجود وسائل  يثبت  فإن هذا  المطاف،  نهاية  وفي  مختلف.  بشكل 

الحروف  من  حرف  لكل  الصحيح  النطق  هو  الذي   - القرآن  تلاوة  أسلوب  على  الحفاظ 

الأبجدية العربية، وسرعة تلاوته، ومواطن الوقف في الآيات وهكذا - سيكون حفظ الجموع 

له مثل لعبة هاتف عملاقة لم يتم الإشراف عليها. وقد تتسلل حتما تغييرات مع مرور الوقت 

كما حدث مع الكتاب المقدس.

�لهُ القرآن على النبي  ما الشيء الذي يلهم المسلمين لإيلاء الاهتمام بالتفاصيل؟ عندما أنزل ال�

يقة:  يأمر القرآن نفسه المسلمين بتلاوته بنفس الطر يقة معينه. و د صلى الله عليه وسلم، كان يتلى عليه بطر َّ محُم

ِيلاً« ]المزمل 4[؛ لذلك، أبدى المسلمون على مر التاريخ اهتماماً كبيراً  »... ورَتَلِِّ القْرُآْنَ ترَتْ

بكيفية تلاوة القرآن، وقد قاد ذلك إلى إنشاء علم معقد معروف باسم التجويد.



147

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يضع التجويد أحكاما ليحافظ على أسلوب تلاوة النبي محمد صلى الله عليه وسلم. وحقيقة أننا نستطيع اليوم 

إيجاد ملايين المسلمين من مختلف الجنسيات قادرين على تلاوة القرآن كما لو كانوا من العرب 

أنفسهم الذين عاشوا في عهد النبي محمد صلى الله عليه وسلم، هي دليل على فعالية هذا العلم في حفاظه على 

ية دولية لإدارة  السلامة السمعية للنص، وهذا بالرغم من حقيقة أنه لا توجد هيئة دينية مركز

الحفاظ على القرآن.

نفسه. ففي  القرآن  تلاوة  في  القرآن  للحفاظ على  النهج  يكمن دليل آخر على مصداقية هذا  و

ملايين المساجد في جميع أنحاء العالم، كل يوم، يجتمع هؤلاء الحافظون الذين هم من مختلف 

بقاع العالم، والذين تلقوا العلم من مختلف العلماء، ويتلون القرآن مع بعضهم بعضا. وتصحح 

الجماعة على الفور أي أخطاء في التلاوة، غير أنه لا يوجد أي خلاف حول القرآن نفسه. 

يقة الحفاظ على القرآن. ولا  والآن يمكنك استيعاب لماذا لدى المسلمين يقين في مثالية طر

يتعين علينا الإيمان بذلك من منظور ديني فقط، بل أن نعرف أنه صحيح من منظور تاريخي 

أيضا. وتجريبي 

اللغة

ولهذا  معا.  والتلاوة  المحتوى  ناحية  من  القرآن  حُفظ  فقد  الآن،  مناقشته حتى  تم  لما  وفقا 

يمكننا أن نضيف أن القرآن قد تم الحفاظ عليه من ناحية المعنى أيضا. لماذا يعتبر ذلك مهما؟ 

�له في النص التالي، بأن القرآن  لأنه لا يمكنك فصل اللغة عن الكتاب المقدس. وكما ينص ال�

ا« ]الزخرف 3[. لذلك إذا فقدنا اللغة العربية،  ًّ ِي ا جَعلَنْاَهُ قرُآْناً عرَبَ َّ مرتبط باللغة العربية: »إِن

فإننا سنفقد القرآن أيضا. ولا توجد فائدة كبيرة من الحفاظ على محتوى هذا الكتاب المقدس 

بشكل مثالي إذا فقدنا معاني الكلمات التي كتب بها. وربما تتساءل، هل يمكن للغات أن تتغير 

ية كمثال: لو كنا نعيش في القرن  حقا بشكل جذري مع مرور الوقت؟ فلنأخذ اللغة الإنكليز

الرابع عشر في انجلترا، فإن كلمة »nice« سيكون لها معنى مختلف تماما عما نستخدمه اليوم، 

حيث أن هذه الكلمة مشتقة من اللاتينية »nescius« التي تعني »جاهل«، وبدأ استخدامها في 

القرن الرابع عشر بمعنى »أحمق« أو »سخيف« وفيما بعد، اتخذت صفات أكثر حيادية للخجل 



148

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

والتحفظ. وفي قت لاحق، في القرن الثامن عشر، نتج عن إعجاب المجتمع الإنجليزي بهذه 

الصفات معاني أكثر إيجابية لكلمة »nice« التي نعرفها اليوم. وحتى مع هذا المثال البسيط، فأنا 

متأكد من أنه يمكنك استيعاب الأثر الذي يمكن أن يحدثه ذلك علي فهمنا للنص. وإذا لم 

نول الحفاظ على المعاني الأصلية للكلمات عناية كبيرة، فمن المحتمل أن يصبح فهمنا للنصوص 

القديمة مشوها، بل وربما أسوأ من ذلك، حيث يمكن فقدان اللغات بالكامل، وخير مثال على 

ية القديمة، حيث فقدت هذه اللغة الموجودة في الأهرامات،  ذلك هي اللغة الهيروغليفية المصر

الحضارة  انقرضت  عندما  السنين  آلاف  منذ  الكلمات  عن  عوضا  الصور  من  تتألف  والتي 

ية القديمة. هذه الأمثلة توضح أهمية الدور الذي تلعبه اللغة في الحفاظ على أي نص. المصر

نشُر أقدم قاموس باللغة العربية في الوجود خلال مائتي عام بعد وفاة النبي محمد صلى الله عليه وسلم. وقد ضمن 

التجميع المبكر للقواميس العربية عدم فقدان أي من معاني كلمات القرآن أبدا. ولوضع هذا 

الأمر في سياقه الصحيح، أنزلت التوراة مع التراث اليهودي في بادئ الأمر على موسى منذ 

أكثر من ثلاثة آلاف عام مما يجعلها أقدم من القرآن بأكثر من 1500 عام. ومع ذلك، لم 

يتم إنشاء أول قاموس عبري حتى القرن العاشر ]95[، أي بعد حوالي ألفي عام من نزول 

ية لغة ميتة غير مستخدمة بدءا من القرن  التوراة، وبعد ثلاثمائة عام بعد القرآن. وكانت العبر

الثاني الميلادي حتى تأسيس إسرائيل في عام 1948 ]96[. ونتيجة لذلك اضطر الباحثون 

في الكتاب المقدس إلى اللجوء إلى المفردات الموجودة في القواميس العربية للمساعدة في فهم 

ية هما جزء  ية المبهمة والصعبة في العهد القديم. واللغتان العربية والعبر العديد من الكلمات العبر

السبب  التشابه، وهذا هو  أوجه  ا�لكثير من  بينهما  يوجد  السامية، ولذلك  اللغات  عائلة  من 

ية  في استخدام اللغة العربية منذ العصور الوسطى لفهم الكلمات والتعبيرات الصعبة في العبر

التوراتية. وحتى يومنا هذا تشير التعليقات والمقالات التي كتبها الباحثون في الكتاب المقدس 

يثير  وما   ،]97[ ية  عبر فقرة  أو  لكلمة  معين  معنى  لدعم  العربية  اللغة  من  أدلة  إلى  بانتظام 

ية ولغة العهد القديم فهما تاما، يجب على الباحثين في الكتاب  الاهتمام أنه لفهم اللغة العبر

المقدس الاعتماد على اللغة العربية الفصحى، لغة القرآن.



149

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

علم التحقق من صحة الحديث

�له على إنزاله الكتاب المقدس فقط، أم أنه قد أُوحي إلى الأنبياء أيضا لتفسير  هل يقتصر وحي ال�

�له لم يكونوا مجرد رجال لتسليم الكتاب المقدس،  الكتاب المقدس؟ يجب التأكيد على أن أنبياء ال�

�له للبشرية، ولولا  بل كانوا أيضا معلمين، وأدوا على هذا النحو مهمة لا تقدر بثمن لتفسير وحي ال�

�له لهم لما كان لدينا أي يقين بأننا نمتلك الفهم والتفسير الصحيح  هذا التفسير الذي أعطاه ال�

للكتاب المقدس.

لا يوجد مثيل للقرآن، لأنه الكتاب المقدس الوحيد الذي يأتي مع شرح �لكيفية تفسيره تفسيرا 

ة« التي عرفناها بأنها ما قاله الرسول  َّ صحيحا وفقا لفهم رسوله. وناقشنا سابقا في الكتاب »السنُ

ة هي مصدر آخر  َّ محمد صلى الله عليه وسلم وما فعله وما وافق عليه وما رفضه. وإلى جانب القرآن فإن السنُ

ة لنا في مجموعات من الحديث. والكلمة العربية »حديث«  َّ لتوجيه المسلمين. وقد تم تجميع السنُ

تعني بصفة عامة رواية أو قصة، وفي الأدب الإسلامي لها معنى محدد للغاية وهو الروايات 

الفردية عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم كما نقلها أصحابه إلينا.

وبفضل الحديث، نعرف المزيد عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم أكثر من أي شخصية تاريخية أخرى، حتى 

يقدم لنا هذا ا�لكنز من المعلومات  أصغر التفاصيل مثل عدد الشعرات البيضاء في لحيته. و

ة[ شرحا مفصلا للقرآن، فالأحاديث لها أهمية بالغة في الحفاظ على الفهم والتفسير  َّ ]في السنُ

الصحيح للقرآن. ويتكون كل حديث من جزأين: المتن ]وهو نص الحديث[ والسند ]وهي 

سلسلة الرواة الذين نقلوا إلينا الحديث[.

ويمثل المتن ما ورد عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم من قول أو فعل كما شهده أصحابه، والسند هي سلسلة 

بالغ  أمر  هو  بالمتن  ترتبط  التي  الرواة  سلسلة  ومعرفة  إلينا.  المتن  نقلوا  الذين  الأشخاص  من 

الأهمية، لأنه بدونها يمكن لأي شخص أن يدعي ما يشاء بشأن النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ولن تكون 

لدينا أي وسيلة للتحقق مما إذا كان متنا حقيقيا أم لا. وتسمح سلاسل الرواة لعلماء الإسلام 

يق التحقق من الرواة  بتمييز الأحاديث الصحيحة من الأحاديث الضعيفة والمكذوبة عن طر

الفرديين داخل السلاسل. الباحثون المسلمون الأوائل هم رواد هذه المنهجية، وهي معروفة 



150

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

بعلم التحقق من صحة الحديث.

يهاب وي�خبرك أنه قبل عشر  وللمساعدة في توضيح هذا العلم، تخيل أن لديك صديق يدعى إ

أعوام التقى صديقه يوسف بشخص مشهور يثير إعجابك حقا وتبادلا بعض الكلمات الحكيمة 

يقة التي سنقدم بها المتن والسند )انظر الشكل(: التي ألهمتك حقا، هذه هي الطر

أنتإیھابیوسفندالمتن والس

قبل نشر هذه القصة على جميع وسائل التواصل الاجتماعي، قررت التحقق من التقرير بتحليل 

الأشخاص الذين قاموا بتسليم التقرير إليك. والآن، منذ أن أصبحت صديقا لإيهاب لاحظت 

أنه يمتع بذاكرة ممتازة، ولذلك لا تشك في أنه نقل التقرير عن يوسف بدقة. و�لكن ماذا عن 

يهاب  يهاب عنه، فيكتشف إ يوسف؟ أنت لا تعرف يوسف شخصيا لذلك قررت أن تسأل إ

يقرر أن يطمئنك بالقول أن يوسف شخص موثوق به، ويتمتع بحكمة تفوق عمره على  شكوكك و

يهاب  الرغم من صغر سنه، فتجذب هذه العبارة انتباهك وتسأل عن عمر يوسف، فيخبرك إ

أبلغ إليك بشأن  المعلومات، تقرر عدم تصديق ما  أن عمره خمسة عشر عاما، وبظهور هذه 

الشخص المشهور باعتباره عار عن الصواب. فإذا كان عمر يوسف الآن خمسة عشر عاما فلابد 

أن هذا يعني أنه كان في الخامسة من عمره عندما سمع الكلمات الحكيمة التي تم نطقها منذ 

عشرة أعوام، فما مدى احتمالية أن يتمكن طفل عمره خمسة أعوام من نقل هذه المعلومات 

بدقة؟ في هذه الحالة، فإن الباحثين في الحديث سيضعون في اعتبارهم ضعف رواية يوسف 

يا طفلا، وقد يصنفون هذا التقرير بالذات باعتباره رواية ضعيفة. وعلى الرغم  باعتباره راو

من أن هذا المثال بسيط، إلا أنه يدل على عدم كفاية معرفة أسماء الأشخاص في سلسلة الرواة 

في  الأوائل  والمؤرخون  الباحثون  قام  إلى معرفة معلومات عنهم.  أيضا  فنحن بحاجة  فقط؛ 

الإسلام بتجميع سير ذاتية هائلة حول كل من قام بنقل الحديث، وأثبتوا تواريخ ميلاد ووفاة 

الرواة أو أحدهم، ووصف لحياتهم، وقوة ذاكراتهم، ومواقعهم الجغرافية، وطلابهم ومعلميهم، 



151

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

وغيرها من المعلومات الأخرى المفيدة، وهذه المعلومات عن السيرة الذاتية هي بالتحديد ما 

يستخدمه علماء الحديث عند التحقق من المتون المنسوبة إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم.

الأمور. وعلى  في  التحقيق  يقرر مواصلة  يوسف، فأنت من  يهاب و إ مثالنا عن  إلى  بالعودة 

الرغم من أنك لا تثق في أن يوسف البالغ من العمر خمسة أعوام كان من الممكن أن ينقل 

التقرير بدقة، فإنك تثابر في تحقيقاتك، لأن الكلمات كانت ملهمة جدا لدرجة أنك تستميت 

للوصول إلى حقيقة ما إذا كانت الكلمات صحيحة أم لا. فتلتقي بيوسف وتسأله إذا كان أي 

شخص آخر سمع الشخص المشهور ينطق هذه الكلمات. وللدهشة يقول أنه كان في المدرسة 

ه بالكامل الشخص الشهير ينطق هذه الكلمات، وبعد معرفة مكان  في ذلك الوقت وشهد صفَّ

يؤكدون لك أنهم كانوا حاضرين عندما زار الشخص المشهور  مدرسته، تتحدث إلى معلميه و

المدرسة:

أنتإیھابیوسفندالمتن والس

معلم أ

معلم ب

والآن لدينا موقف يثبت فيه شهود متعددون هذا التقرير، والآن أنت متأكد دون أدنى شك 

أن الشخص الشهير قد قال بالفعل تلك الكلمات الملهمة. كل هذه العوامل المختلفة -التي نقلت 

التقرير ومعلومات السيرة الذاتية حول الشهود وعدد الشهود المستقلين وعوامل أخرى كثيرة 

يعني أن علماء  اعتبارهم. إن وجود شهود متعددين ومستقلين  يأخذها علماء الحديث في   –

يهاب من ضعيف إلى صحيح. وكما هو حال الحفظ الجماعي  الحديث يرفعون تصنيف تقرير إ

للقرآن، فإن الأحاديث جزء من تقليد يعود إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم، وقد كرس علماء الإسلام 

حياتهم لدراسة علوم الحديث المتشعبة للتحقق من صحتها، لمساعدتنا على تقييم وتصنيف كل 



152

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

يقة للتمييز بين الموثوق به من المتون الحقيقية  حديث. ودون هذه المنهجية لن يكون لدينا أية طر

المنسوبة إلى النبي محمد صلى الله عليه وسلم وبين المتون الضعيفة وحتى المكذوبة من بين مئات الآلاف من 

المتون التي نسبت إليه.



153

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

هنا مثال لحديث صحيح عن الصيام:

�لهُ عز وجل‏[:‏  �لهِ  صلى الله عليه وسلم ‏:‏ ‏]‏قال ال� �لهُ عنه، قال‏:‏ قال رسول ال� عن أبي هريرة رضي ال�

َّه لي وأنا أجزي به. والصيام جُنة فإذا كان  كل عمل ابن آدم له إلا الصيام، فإن

يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب، فإنْ سابهّ أحد أو قاتله، فليقل: إني صائم. 

�لهِ من ريح المسك للصائم  ُلوف فم الصائم أطيب عند ال� د بيده لخ َّ والذي نفس محُم

فرحتان يفرحهما: إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقي ربه فرح بصومه« ]98[

لاحظ أن المتن يبدأ بعبارة »عن أبي هريرة«، فأبو هريرة هو صحابي مشهور من صحابة النبي 

يصل إلينا هذا التقرير عن  محمد صلى الله عليه وسلم، وهو ي�خبرنا أنه سمع هذا التصريح مباشرة من فم النبي، و

يق سلاسل متعددة من الرواة حيث حفظ أبو هريرة كلمات النبي ومررها إلى الأشخاص  طر

المينين بالشكل )يجب قراءة الرسم البياني التالي من اليمين إلى اليسار(:

إذا ركزنا على الجيل الثالث من الرواة التابعين لأبي هريرة فهناك أكثر من عشرين راوٍ من 

مناطق مختلفة مثل المدينة والبصرة وا�لكوفة ومكة ووسط والحجاز وخراسان. و�لكن أبو هريرة 

لم يكن الصحابي الوحيد الذي سمع النبي ينطق بهذا الكلام بشأن الصيام، فنقل صحابة آخرين 

بن مسعود وعثمان وعلي نفس الحديث: مثل إ

المستحيل  الشهادات، وسيكون من  يدعمه عدد كبير من  الحديث  نلاحظ أن هذا  لذلك، 

تقريبا تكذيب هذا المتن بسبب وجود سلاسل مستقلة متعددة تتألف من أشخاص من مختلف 

الأوقات والأماكن، ورغم ذلك يبلغون جميعا بنفس الحديث ]99[.

وبالعودة إلى تفسير القرآن، يستطيع المسلمون الحصول على الآلاف من الأقوال الصحيحة للنبي 

محمد صلى الله عليه وسلم التي يشرح فيها القرآن بالتفصيل، ويمكن العثور على هذه الأقوال في مجموعات مشهورة 

من كتب الأحاديث الصحيحة مثل صحيح البخاري وصحيح مسلم. وفي الواقع إذا نظرت إلى 

المراجع في الجزء الخلفي من هذا الكتاب فستلاحظ أنني استخدمت العديد من الأحاديث 

الصحيحة من مجموعات مثل صحيح البخاري وصحيح مسلم في اقتباساتي عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم في 



154

سادسل الالفص: لوحياظ على االحف

هذا الكتاب. ستظل هناك دائما إمكانية وجود اختلاف في التفسير، وهذا هو الحال مع أي 

كتاب؛ ومع ذلك فإن القرآن لا مثيل له، لأنه الكتاب الديني الوحيد الذي يأتي مع شرح 

�لكيفية تفسيره بشكل صحيح وفقا لفهم رسوله، وبسبب وضوح القرآن وشرحه المفصل في 

شكل الأحاديث الصحيحة، يقل المجال أمام أي نزاع واختلاف

المثال هذه هي الوصية الإنجيلية  المقارنة، فعلى سبيل  المقدس من أجل  الكتاب  فلننظر إلى 

بتِْ لتِقُدَِّسَهُ« ]الخروج 8:20[، وعندما نبحث في العهد  لحفظ السبت المقدس: »أذكْرُْ يوَمَْ السَّ

القديم عن قوانين محددة تنظم كيفية حفظ السبت سنجد فقط المعلومات الأساسية. لذلك 

فالعهد القديم وحده لا يكفي للحياة اليومية اليهودية، والمطلوب هو تعليق قانوني يواكب العهد 

القديم. ويزعم اليهود أنه يمكن العثور على هذا في التلمود وهو تقليد شفهي يقولون أن مصدره 

القرون. ومع ذلك فعلى عكس الحديث  إليهم عبر  باحثيهم قد مرروه  موسى، ويدعون أن 

هناك معلومات قليلة جدا حول كيفية وصول المتون إلينا؛ فلا توجد سلاسل من الرواة التي 

يقة للتمييز الموثوق به بين تعاليم موسى الحقيقية  تصاحب التقاليد الشفهية. لذلك لا توجد طر

وبين الأكاذيب.



155

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

لماذا يمثل الحفاظ على القرآن دليلا على مصدره الإلهي 
�له بمهمة الحفاظ على الوحي، �لكنهم في نهاية  على مدار التاريخ، كان يعُهد إلى أتباع رسل ال�

�له، لأن الوحي الذي أنزل  المطاف فشلوا في أداء هذه المهمة. ولم يكن هذا سوء تقدير من ال�

على الرسل، مثل عيسى، كان الهدف منه فقط أن يكون رسائل لفترة زمنية محددة. ومع 

لنْاَ  َّ ا نَحنُْ نزَ َّ �له أنه سيحمي القرآن: »إِن مجيء الرسول الأخير محمد، ونزول الرسالة النهائية، أعلن ال�

َافظِوُنَ« ]9:15[؛ وكما رأينا، فقد تحققت حماية القرآن بكل الطرق الممكنة،  ا لهَُ لحَ َّ الذكِّرَْ وإَِن

يق الحفاظ على محتواه، أو معاني كلماته، أو تفسيره الصحيح من خلال الحديث،  سواء عن طر

َابُ لاَ  ية التيقن منه: »ذَٰلكَِ الكْتِ �له أن القرآن هو النص المقدس الذي يمكن للبشر فقد ضمن ال�

قيِنَ« ]البقرة 2[ َّ رَيبَْ فيِهِ هدُىً للِمْتُ

إن الحفاظ على القرآن هو في الواقع دليل على ألوهية مصدره. ولو كان النبي محمد صلى الله عليه وسلم أو 

أي إنسان آخر هو مؤلفه، فإنهم لم يكونوا ليتمكنوا من ضمان حفظه حفظا مثاليا حتى يومنا 

هذا، والسبب في ذلك هو أنه بتتبع جميع ا�لكتب الأخرى التي أنزلت عبر التاريخ يظهر لدينا 

أن أمر فقدانها والعبث بها هو أمر اعتيادي، �لكن القرآن هو الاستثناء الفريد لهذه القاعدة. 

�له لم  �له. وحقيقة أن ال� وعلاوة على ذلك، فإن هذا يقوم دليلا على أن محمداً هو خاتم رسل ال�

يحفظ ا�لكتب المقدسة الأخرى تكشف أنها لم تكن هي المقصودة بأن تكون وحيه النهائي، 

�له. لأن حفظ القرآن بشكل فريد يعني أن محمدا يجب أن يحتل مكانة خاصة في سلسلة رسل ال�

ويسمح لنا القرآن حتى بإلقاء الضوء على أجزاء العهد الجديد التي تم العبث بها، مما يساعدنا 

على استعادة رسالة عيسى الحقيقية:

َابِ ومَهُيَمْنِاً علَيَهِْ فاَحكْمُْ  ِماَ بيَنَْ يدَيَهِْ منَِ الكْتِ َابَ باِلْحقَِّ مصَُدّقِاً ل »وأََنزْلَنْاَ إِليَكَْ الكْتِ

بيَنْهَمُْ بمِاَ أَنزْلََ« ]المائدة 48[ 

وهذا هو السبب في أن أحد أسماء القرآن هو »الفرقان«، الذي يعنى »المعيار المميز بين الحق 

والباطل« ولهذا، فإن القرآن لا يؤكد النصوص المقدسة التي جاءت قبله فحسب، وإنما  يعمل 

أيضا كوصي عليها.



156

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

الفصل السابع

بولس- أهو التابع المخلص لعيسى أم هو من ابتدع دينا 
جديدا؟

المقدس  الكتاب  في  البعض  بعضهما  مرتبطان  والجديد  القديم  العهدين  أن  من  الرغم  على 

لديهم نظرة  التوالي،  اليهود والمسيحيون، على  أتباعهما وهم  إلا أن  أيامنا هذه،  الموجود في 

�له.  مختلفة تماما حول المسألة الرئيسية المتمثلة في كيف يمكن أن يكون المرء صالحا في نظر ال�

يماننا الداخلي فقط هو ما يجعلنا  �له، أم أن إ يعة ال� وهل يصبح المرء صالحا من خلال امتثاله بشر

على  ية(،  بالعبر  »mitzvot« )»ميتزفوت«  الوصايا  من  بالعديد  القديم  العهد  يمتلئ  صالح�ين؟ 

يمان شخص من خلال  نحو أدق ما مجموعه 613 وصية في المجمل، وفي اليهودية يقاس مدى إ

�له على بني إسرائيل  حفظه للوصايا. والامتثال الكلي لشريعة موسى هو العهد الذي أخذه ال�

ترى  ذلك،  من  النقيض  وعلى  إسرائيل.  بني  أنبياء  جميع  بها  جاء  التي  الأساسية  والرسالة 

يمانك لا يعتمد على حفظك لشرائع  المسيحية أنك سواء كنت يهوديا أم غير يهودي، فإن إ



157

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�له، بل على الإيمان بعيسى. وانطلاقا من وجهة النظر هذه، يمكنك القول أنّ اليهودية تتميز  ال�

بالشريعة، والمسيحية تتميز بافتقارها للشريعة. ونلاحظ أن أحد الفوارق المميزة الرئيسية بين 

هذه الأديان هو موقفهم من شريعة موسى، وهذا كله بسبب رجل واحد – هو بولس، حيث 

�له، وهو يزعم أن رسالته كانت تعاليم إلهية، وتمثل عهدا  ينظر إليه المسيحيون على أنه رسول ال�

جديدا حل محل شريعة موسى القديمة.

ية؟ هذا سؤال لا يتوقف ا�لكثيرون عن التفكير  يعة الموسو  ما الذي علمّه عيسى بنفسه عن الشر

للشريعة؟  الأوائل  عيسى  أتباع  نظرة  ما هي  واحدة؟  بولس  عيسى ورسالة  فيه، هل رسالة 

وهذه هي بعض من الأسئلة التي سنستكشفها في هذا الفصل، والإجابات على هذه الأسئلة 

ستزعزع الأسس الحقيقية التي تقوم عليها المسيحية.

 مارس عيسى شريعة موسى وبشرََّ بها

ينظر المسيحيون اليوم إلى المسيحية على أنها تمثل انفصالا تاما وكاملا عن اليهودية مع لحظة 

مجيء عيسى. ومع ذلك، إن قمنا بتحليل تعاليم عيسى، فسنجد دليلا دامغا على أنه طوال فترة 

خدمته، كان ملتزما بالتوراة وعاملا بالشريعة ومعلما للآخرين أن يحذوا حذوه. ويتضح موقفه 

من الشريعة في الموعظة التي وعظ بها على الجبل حيث كان واضحا وضوحا لا لبس فيه:

لأُكَملَِّ.  بلَْ  لأُلغْيَِ،  جِئتُْ  ماَ  الأَنبْيِاَءَ.  أَوِ  يعةََ  رِ َّ الش لأُلغْيَِ  جِئتُْ  أَنيِّ  وا  ُّ تظَنُ »لاَ 

ماَءُ، لنَْ يزَوُلَ حرَْفٌ واَحِدٌ أَوْ نقُْطةٌَ  فاَلْحقَُّ أَقوُلُ �لكَمُْ: إِلىَ أَنْ تزَوُلَ الأَرْضُ واَلسَّ

َّ كلُُّ شيَْءٍ. فكلّ منَْ خاَلفََ واَحِدةًَ منِْ هذَهِِ الوْصََاياَ  ى يتَمِ َّ يعةَِ، حَت رِ َّ واَحِدةٌَ منَِ الش

ماَواَتِ.  فيِ مَ�لكَوُتِ السَّ يفَْعلَوُا فعِلْهَُ، يدُْعىَ الأَصْغرََ  أَنْ  اسَ  َّ الن مَ  َّ غرْىَ، وعَلَ الصُّ

أَقوُلُ  فإَِنيِّ  ماَواَتِ.  السَّ مَ�لكَوُتِ  فيِ  عظَيِماً  فيَدُْعىَ  مهَاَ،  َّ وعَلَ بهِاَ  عمَلَِ  منَْ  ا  وأََمَّ

يّسِييِّنَ، فلَنَْ تدَْخلُوُا مَ�لكَوُتَ  �لكَمُْ: إِنْ لمَْ يزَدِْ صَلاحكُمُْ علَىَ صَلاحِ ا�لكَْتبَةَِ والفْرَِ

أَبدَاً« ]متى 20-17:5[ ماَواَتِ  السَّ

يجادل  وقد  للشريعة.  بالخضوع  الآخرة  في  والنجاح  الصلاح  بين  يربط  عيسى  أن  نلاحظ 



158

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

المسيحيون هنا بأن عيسى يقول ببساطة أن الشريعة بأكملها ستكون نافذة للعمل بها حتى موته 

)»حتى يتم إنجاز كل شيء«(، �لكن عيسى يقول ما هو أكثر من ذلك؛ يقول أنه ينبغي على 

أتباعه الامتثال للشريعة وتعليمها. ولن تزول أي من تعاليم هذه الشريعة حتى يتم تدمير العالم 

)»حتى تختفي السماء والأرض«(. ولا يقول عيسى: »حافظوا على تطبيق الشريعة حتى يوم 

موتي«، فهو يقول أنه لم يأت لتدمير الشريعة؛ فهي ما تزال نافذة للعمل بها وستظل كذلك 

طالما أن السماء والأرض باقيتان، وكانت هذه الموعظة متوافقة تماما مع تعاليم العهد القديم:

قيِهَُ لنِزَدْهَرَِ داَئمِاً ونَظَلََّ أَحْياَءً كَماَ  َّ ُماَرسَِ جمَيِعَ هذَهِِ الفْرَاَئضِِ ونَتَ بُّ أَنْ ن َّ »فأََمرَنَاَ الر

بِّ إِلهَنِاَ كَماَ  َّ َارسِهَاَ أَماَمَ الر ُم فيِ هذَاَ اليْوَمْ. وإَِذاَ أَطَعنْاَ جمَيِعَ هذَهِِ الوْصََاياَ بِحرِصٍْ لنِ

أَمرَنَاَ، يكَوُنُ لنَاَ برٌِّ« ]التثنية 25-24:6[

في  للصلاح  معياراً  به؟ وضع عيسى  يتسم  أن  المرء  على  يتعين  الذي  الصلاح  فما هو مقدار 

يعة  الشر ومعلمي  الفريسيين  امتثال  للشريعة  المرء  امتثال  يتجاوز  أن  يتعين  حيث  موعظته، 

يّسِييِّنَ، فلَنَْ تدَْخلُوُا  للشريعة )»فإَِنيِّ أَقوُلُ �لكَمُْ: إِنْ لمَْ يزَدِْ صَلاحكُمُْ علَىَ صَلاحِ ا�لكَْتبَةَِ والفْرَِ

ماَواَتِ أَبدَاً«(. ولم كان الأمر كذلك؟ لوجود مشكلة حقيقية مع صلاح القادة  مَ�لكَوُتَ السَّ

يا فقط.  الدينيين في عصره. وجوهر الأمر هنا أن صلاحهم كان ناقصا، حيث كان ظاهر

�له  يعة ال� هم يمتثلون للشريعة، �لكنهم في داخلهم انتهكوا شر وبدا لأولئك الذين كانوا يراقبونهم أنَّ

حيث لا يمكن لأحد معرفة ما بداخلهم. ولاحظ توجيه عيسى إدانات قاسية لهم لنفاقهم 

في إظهار الدين:

ضَةِ: تبَدْوُ جمَيِلةًَ  َّ َّكمُْ كاَلقْبُوُرِ المْبُيَ ونَ المْنُاَفقِوُنَ! فإَِن ُّ يّسِي هاَ ا�لكَْتبَةَُ واَلفْرَِ يَلُْ �لكَمُْ أَيُّ »الوْ

أَنتْمُْ  كذَلَكَِ  نَجاَسَةٍ!  وكَلُِّ  المْوَتْىَ  بعِظِاَمِ  ممُتْلَئِةٌَ  اخِلِ  الدَّ منَِ  هاَ  وَ�لكَِنَّ َارجِِ،  الْخ منَِ 

واَلفْسِْقِ!«  باِلنفِّاَقِ  ممُتْلَئِوُنَ  اخِلِ  الدَّ منَِ  كمُْ  َّ وَ�لكَِن صَالِح�يِنَ،  اسِ  َّ للِن تبَدْوُنَ  أَيضْاً، 

]28-27:23 ]متى 

ما أخطأ في استنتاجه العديد من المسيحيين عن عيسى والشريعة تكمن في مواجهاته مع هؤلاء 

ية، ولم تكن هذه  القادة الدينيين. فلم يكن عيسى يضع نفسه في مواجهة مع الشريعة الموسو



159

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

المواجهات حول وجوب الالتزام بتطبيق الشريعة، �لكن فقط حول كيفية الالتزام بتطبيقها. 

ويجب الإشارة إلى أن عيسى قد اعترف بشكل كامل بسلطة التعليم للفريسيين ونصح الآخرين 

باتباع ما يعلمونه، و�لكن ليس بالتصرف على نحو منافق مثلما فعلوا:

ونَ كرُسْيِِّ  ُّ يّسِي ُموُعَ وتَلَامَيِذهَُ، وقَاَلَ: »اعْتلَىَ ا�لكَْتبَةَُ واَلفْرَِ »عنِدْئَذٍِ خاَطَبَ يسوع الْج

موُسىَ: فاَحْفظَوُا كلَُّ ماَ يقَوُلوُنهَُ �لكَمُْ واَعمْلَوُا بهِِ. وَ�لكَِنْ لاَ تعَمْلَوُا مثِلَْ ماَ يعَمْلَوُنَ: 

همُْ يقَوُلوُنَ ولَاَ يفَْعلَوُنَ« ]متى 3-1:23[ لأَنَّ

في الحقيقة، خطا عيسى خطوة إضافية ووسع أبعاد الشريعة، وكان مقصد هذه الخطوة هو 

إسباغ فهم أعمق وأكمل للشريعة، فيمتد هذا الفهم ليشمل المواقف الكامنة داخل الأشخاص 

وليسَ فقط السلوكيات الخارجية، فعلى سبيل المثال، إحدى أكثر الوصايا أهمية كانت عدم 

أحد  قتل  على  شمولها  يقتصر  لا  حتى  الشريعة  نطاق  توسيع  على  عمل  عيسى  �لكن  القتل، 

الأشخاص، و�لكن أيضًا على مشاعر الغضب تجاه الآخرين:

أَناَ فأََقوُلُ  ا  أَمَّ للِأَقدْمَيِنَ: لاَ تقَْتلُْ! ومَنَْ قتَلََ يسَْتحَِقُّ المْحُاَكمَةََ.  قيِلَ  هُ  َّ أَن »سمَعِتْمُْ 

المْحُاَكمَةََ« ]متى 5 :22:21[. يسَْتحَِقُّ  أَخِيهِ،  يغَضَْبُ علَىَ  منَْ  �لكَمُْ: كلٌُّ 

يعة، فعيسى حقيقة شدد على اتباع الشريعة. فعوضا عن إلغاء الشر

كيف كانت نظرة المسيحيين الأوائل إلى الشريعة 

بالإضافة إلى حياة وتعاليم عيسى، هناك المزيد من الأدلة الداعمة لموقفه المؤيد للشريعة تجدها 

الرسل   أعمال  يشهد سفر  مباشرة، حيث  بعده  الذين جاءوا  أتباعه  وممارسات  في معتقدات 

بحضورهم المنتظم في المعبد اليهودي:

الْ�خبُزِْ،  وكََسرِْ  الزمالة،  وعَلَىَ  سُلِ،  ُّ الر تعَلْيِمِ  ي  َلقَِّ ت علَىَ  يدُاَومِوُنَ  َميِعُ  الْج »وكَاَنَ 

إسْتوَلْتَِ  سُلِ،  ُّ الر أَيدْيِ  علَىَ  كَثيِرةٌَ  وعَلَامَاَتٌ  عجَاَئبُِ  أُجْرِيتَْ  ا  َّ ولَمَ لوَاَتِ.  واَلصَّ

حِديِنَ معَاً، فكَاَنوُا يتَشَاَركَُونَ فيِ  َّ همُْ متُ ُّ هبْةَُ علَىَ كلُِّ نفَْسٍ. وكَاَنَ المْؤُمْنِوُنَ كلُ َّ الر

َّمنََ علَىَ قدَْرِ احْتيِاَجِ  كلُِّ ماَ يمَْ�لكِوُنَ، وَيبَيِعوُنَ أَمْلاكََهمُْ ومَقُْتنَيَاَتهِمِْ وَيتَقَاَسمَوُنَ الث



160

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

يكَْسرِوُنَ الْ�خبُزَْ  اّ بقِلَبٍْ واَحِدٍ، وَ َِّ كلٍُّ منِْهمُْ، وَيدُاَومِوُنَ علَىَ الْحضُُورِ إِلىَ الهْيَكْلَِ يوَمْ

وكَاَنوُا  �لهَ،  ال� مسُبَحِِّينَ  قلَبٍْ،  وَبسَاَطَةِ  باِبتْهِاَجٍ  معَاً  عاَمَ  الطَّ وَيتَنَاَولَوُنَ  البْيُوُتِ،  فيِ 

إِلىَ ا�لكَْنيِسةَِ  ، كلَُّ يوَمٍْ، يضَمُُّ  بُّ َّ الر عبِْ كلُهِِّ. وكَاَنَ  لدَىَ الشَّ اسْتحِْساَناً  يلُاقَوُنَ 

الرسل 47-42:2[ أعمال  ]سفر  يَخلْصُُونَ«  الذَّيِنَ 

يكونوا موضع  فلن  اليهودية،  الدينية  الشرائع  انتهكوا  قد  الأوائل  المسيحيون  فلو كان هؤلاء 

ترحيب داخل أروقة المعبد، ولن يتمتعوا بتأييد اليهود الآخرين الذين جاءوا إلى المعبد للعبادة. 

يقة وصف التلميذ )الحواري( حنانيا بأنه »تقي وملتزم بالشريعة« وهو الذي اختاره  نجد هنا طر

�له لشفاء وتعميد شاول، )بولس( يؤكد بوضوح أن أتباع عيسى لم يتخلوا بعد عن الامتثال  ال�

يعة: للشر

ا!« فقَاَلَ:  َّ ِي ياَ: »ياَ حَناَن بُّ فيِ رؤُْ َّ ا، ناَداَهُ الر َّ ِي بِّ اسْمهُُ حَناَن َّ »وكَاَنَ فيِ دمِشَْقَ تلِمْيِذٌ للِر

باِلمْسُْتقَيِمِ  المْعَرْوُفِ  ارعِِ  الشَّ إِلىَ  »اذْهبَْ   : بُّ َّ الر لهَُ  فقَاَلَ   11 »! ربَُّ ياَ  يكَْ  َّ »لبَ

هُ يصَُليِّ هنُاَكَ الآنَ«  َّ واَسْأَلْ فيِ بيَتِْ يهَوُذاَ، عنَْ رجَلٍُ منِْ طَرسُْوسَ إسْمهُُ شَاولُُ. إِن

]أعمال الرسل 11-10:9[

يعةَُ، يشَهْدَُ لهَُ يهَوُدُ دمِشَْقَ  رِ َّ ا، تقَيٌِّ كَماَ تقَْضيِ الش َّ ِي »وكَاَنَ فيِ دمِشَْقَ رجَلٌُ اسْمهُُ حَناَن

جمَيِعاً شهَاَدةًَ حَسنَةًَ« ]أعمال الرسل 12:22[

ا كان يعيش في دمشق بعيداً عن معبد قدس، مركز الحياة الدينية اليهودية  َّ نرى هنا أن حناني

آنذاك، ومع ذلك كان ما يزال تقيا ملتزما بالشريعة. ومن الواضح أنه اعتبر الامتثال للشريعة 

سة. مهما بما فيه ا�لكفاية، على الرغم من العيش خارج الأراضي المقُدَّ

وامتد هذا الموقف أيضا إلى أفراد العائلة المقربة من عيسى. وقيل لنا أن يعقوب هو أخو عيسى 

جسداً ودماً:

يوُسُفَ وسَِمعْاَنَ  يمََ وإَِخْوتَهُُ يعَقْوُبَ وَ هُ تدُْعىَ مرَْ ار؟ِ أَليَسْتَْ أُمُّ جَّ َّ بن الن »أَليَسَْ هوَُ إ

وَيهَوُذاَ؟« ]متى 55:13[

بشرََّ يعقوب برسالة الامتثال الكامل للشريعة. وكان يعتقد أن المرء لا ينبغي أن يمتثل للشريعة 



161

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يات. بدلا من ذلك، يجب على المرء  جزئياً من خلال الالتزام ببعض الوصايا وانتهاك الأخر

أن يحاول المحافظة على الالتزام بالشريعة كلها حيث أن انتهاك جزء منها يعادل انتهاكها كلها:

َابِ: »تُحبُِّ  ةَ الوْاَردِةََ فيِ الكْتِ َّ »ماَ أَحْسنََ عمََ�لكَمُْ حِينَ تطُبَقِّوُنَ تلِكَْ القْاَعدِةََ المْلُوُكِي

َّميْيِزِ، ترَتْكَِبوُنَ  اسَ باِلإنْحيِاَزِ واَلت َّ يبكََ كَماَ تُحبُِّ نفَْسكََ!« وَ�لكِنْ عنِدْمَاَ تعُاَملِوُنَ الن قرَِ

يعةَُ باِعْتبِاَركِمُْ مُخاَلفِيِنَ لهَاَ. فأََنتْمُْ تعَرْفِوُنَ أَنَّ منَْ يطُيِعُ  رِ َّ خَطيِئةًَ وتََحكْمُُ علَيَكْمُُ الش

ِباً،  يعةَِ موُسىَ، وَيُخاَلفُِ واَحِدةًَ منِْهاَ فقَطَْ، يصَِيرُ مذُْن جمَيِعَ الوْصََاياَ الوْاَردِةَِ فيِ شرَِ

�لهَ، مثَلَاً، قاَلَ: »لاَ تزَنِْ« كَماَ قاَلَ: »لاَ  هاَ. فإَِنَّ ال� َّ تمَاَماً كاَلذَّيِ يُخاَلفُِ الوْصََاياَ كلُ

يعةََ« ]يعقوب 11-8:2[  رِ َّ تقَْتلُْ!« فإَِنْ لمَْ تزَنِْ، وَ�لكِنْ قتَلَتَْ، فقَدَْ خرَقَتَْ الش

تعكس تعاليم يعقوب آراء عيسى في موعظته على الجبل. ولم يكن يعقوب أخاً لعيسى فحسب، 

النعِّمْةَُ  إتضََحَتِ  ا  َّ »فلم بأقدميته:  بولس  يعترف  و المسيحيين.  بين  بارزا  قائدا  أيضا  كان  بل 

وا إِليََّ وإَِلىَ  ا، وهَمُُ البْاَرزِوُنَ باِعْتبِاَرهِمِْ أَعمْدِةًَ، مدَُّ َّ يوُحَن بةَُ ليِ عنِدَْ يعَقْوُبَ وَبطُْرسَُ وَ المْوَهْوُ

إِلىَ المْشُاَركَةَِ« ]غلاطي 9:2[؛ وبعد سنوات على اعتناق بولس  ُمنْىَ إِشَارةًَ  اليْ أَيدْيِهَمُُ  برَنْاَباَ 

المسيحية، زار الشيوخ في أورشليم. وفي هذا الوقت كان قد أصبح العديد من اليهود مؤمنين 

بعيسى. ويصف شيوخ قدس )على ما يبدو بتفاخر( حالة اليهود المؤمنين في جماعتهم ا�لكبيرة 

هم »متعصبون للغاية للشريعة«: على أنَّ

بِّ  َّ هاَ الأَخُ أَنَّ الذَّيِنَ آمنَوُا باِلر �لهَ، وقَاَلوُا لهَُ: »أَنتَْ ترَىَ أَيُّ دّوُا ال� ََّ ا سمَعِوُا أَخْباَرهَُ م َّ »فلم

يعةَ« ]أعمال الرسل20:21[ رِ َّ ونَ باِلآلافَِ، وهَمُْ متُحََمسِّوُنَ للِش منَِ اليْهَوُدِ يعُدَُّ

لقد رأينا أنَّ أوائل  الذين آمنوا بعيسى كانوا يهودا من جميع النواحي. وكانت المسيحية في هذه 

المرحلة المبكرة مجرد حركة أخرى داخل اليهودية، وليست ديانة منفصلة، وهذا أحد الأدلة 

يو( عيسى ورسله  َّه إذا كان تلاميذ )حوار الأخرى على تعاليم عيسى المرتكزة على الشريعة، لأن

وأفراد عائلته قد اتخذوا هذا الموقف الإيجابي تجاه الشريعة، فمن المنطقي أن معلمهم وهو عيسى 

كان لديه هذا الموقف الإيجابي أيضًا.



162

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

بدء ظهور فرعين من المسيحية

ر من مصير المسيحية والعالم كله للأبد،  َّ بعد فترة قصيرة من موت عيسى، وقع حدث قد غي

متعصبا  فريسيا  بولس –  باسم  أكثر  –المعروف  الطرسوسي  الجديد كان شاول  للعهد  فوفقاً 

اضطهد أتباع عيسى بشدة، وعلى الرغم من أنه لم يقابل عيسى بشخصه قط، إلا أنه ادعى أنه 

ية روحية أثناء سفره، وتلقى منه تعليمات بالتوقف عن اضطهاد المسيحيين،  التقى به في رؤ

)غير  للوثنيين  عيسى  رسالة  لإعلان  المختارة  �له  ال� أداة  بولس  يكون  أن  المفترض  من  وكان 

اليهود(.

بعد ذلك مباشرة بدأ بولس في تبشير الوثنيين )غير اليهود( بعيسى. ومع دخول أعداد كبيرة 

من الوثنيين )غير اليهود( في الديانة المسيحية، طرح سؤال مهم: ما موقفهم تجاه شريعة موسى، 

وهل تنطبق تلك الشريعة على اليهود والوثنيين )غير اليهود( الذين تحولوا على حد السواء؟ بعبارة 

أخرى، هل يجب أن يصبح الوثنيون )غير اليهود( يهودا كي يصبحوا مسيحيين؟ في وجهة نظر 

الأتباع اليهود الأصليين لعيسى، يصبح أي شخص غير يهودي يريد اتباع عيسى يهوديا بالتبعية، 

المتحولين، أصبحت  اليهود(  الوثنيين )غير  أكبر من  بولس جلبت عددا  بشارة  لأن  و�لكن 

مسألة لأي مدى سيتبع هؤلاء المتحولون أديانا أخرى كي يصبحوا تابعين لعيسى أمرا مثيرا 

للجدل. وأراد المؤمنون الجدد من غير اليهود، خاصة الرجال – ونفهم السبب وراء ذلك – 

تأجيل الختان إذا كان ذلك ممكنا. و�لكن اليهود المؤمنين – على العكس – ساورهم القلق 

ية. ومع  لأن تخفيف شرط الختان من المحتمل أن يؤدي إلى هجر جميع شروط الشريعة الموسو

نمو خدمة بولس، ازدادت أهمية الأمر، فهل كان من الممكن تخفيف شريعة موسى في مثل 

هذه الظروف؟ هذه هي الأسئلة التي استدعي مجمع قدس لحلها. ويتعمق الفصل الخامس 

عشر من كتاب أعمال الرسل في تفاصيل هذا الحدث بحد ذاته:

ةِ إِلىَ أَنطْاَكِيةََ، وأََخذَوُا يعُلَمِّوُنَ الإِخْوةََ قاَئلِيِنَ: »لاَ  َّ »وجَاَءَ قوَمٌْ منِْ منِطْقَةَِ اليْهَوُديِ

وَبرَنْاَباَ  بوُلسُُ  َادلَهَمُْ  موُسىَ« فجَ يعةَِ  شرَِ حَسبََ  تُختْنَوُا  لمَْ  ماَ  تَخلْصُُوا  أَنْ  ُمكِْنكُمُْ  ي

معََ  وَبرَنْاَباَ  بوُلسُُ  يذَْهبََ  أَنْ  أَنطْاَكِيةََ  مؤُمْنِوُ  رَ  َّ قرَ المْنُاَقشَةَِ  وَبعَدَْ  عنَيِفاً.  جِداَلاً 



163

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ةِ«  َّ يوُخَ فيِ أُورشَُليِمَ، وَيبَْحثَوُا معَهَمُْ فيِ هذَهِِ القْضَِي سُلَ واَلشُّ ُّ بعَضِْ المْؤُمْنِيِنَ ليِقُاَبلِوُا الر

الرسل 2-1:15[. ]أعمال 

نلاحظ أن المسألة المتعلقة بالوثنيين )غير اليهود( قد تسببت في حدوث احتكاك بين بولس 

والمؤمنين الآخرين؛ انعقد المجمع، وحضره بولس ورسل وشيوخ آخرون من جماعة أورشليم، 

ثم زفَّ بولس إلى جماعة قدس خبر تبشيره غير اليهود وإيمانهم:

امرِةَِ،  واَلسَّ فيِنيِقيِةََ  بمِدُنُِ  مرُوُراً  قدس  إِلىَ  سَافرَوُا  ا�لكَْنيِسةَُ،  عتَْهمُُ  ودََّ »وَبعَدْمَاَ 

أَيضْاً قدَِ إهتْدَوَْا إِلىَ المْسَِيحِ، فأََشَاعوُا بذِلَكَِ  اليْهَوُدِ  ينَ الإِخْوةََ فيِهاَ بأَِنَّ غيَرَْ  مُ�خبْرِِ

بتَْ بهِمِِ ا�لكَْنيِسةَُ بمِنَْ  ا وصََلوُا إِلىَ أُورشَُليِمَ، رحََّ َّ فرَحَاً كَبيِراً بيَنَْ الإِخْوةَِ جمَيِعاً. ولَمَ

بوِاَسِطتَهِمِْ« ]أعمال الرسل  �لهُ  فيِهاَ منِْ رسُُلٍ وشَُيوُخٍ، فأََخبْرَوُهمُْ بكِلُِّ ماَ فعَلََ ال�

.]4-3:15

كان للمسيحيين الفريسيين وجهة نظر صارمة:

يَجبُِ  وقَاَلوُا:  وقَفَوُا  آمنَوُا،   َّ يّسِييِّنَ،ثم الفرَِ مذَْهبَِ  علَىَ  كاَنوُا  الذَّيِنَ  بعَضَْ   ّ »ولَكََِّ

سُلُ  ُّ يعةَِ موُسىَ. فعَقَدََ الر ُلزْمَوُا أَنْ يعَمْلَوُا بشِرَِ ي أَنْ يُ�ختْنََ المْؤُمْنِوُنَ منِْ غيَرِْ اليْهَوُدِ وَ

الرسل 6-5:15[. ]أعمال  ةِ«  َّ القْضَِي هذهِِ  لدِرِاَسَةِ  إجْتمِاَعاً  يوُخُ  واَلشُّ

يعة اليهودية، وكانت وجهة النظر الصارمة بين المسيحيين  كان الختان مرتبطاً بشدة باتباع الشر

الفريسيين هي أنه لابد من ختان غير اليهود والحفاظ على شريعة موسى كلها، و�لكن تساهل 

آخرون مثل التلميذ )الحواري( بطرس.

ية: وكان يعقوب هو من وصل إلى تسو

إِلىَ برَنْاَباَ وَبوُلسَُ وهَمُاَ  ينَ، وأََخذَوُا يسَْتمَعِوُنَ  َاضرِِ فَ الْجدِاَلُ بيَنَْ الْح َّ »عنِدْئَذٍِ توَقَ

وَبعَدَْ  اليْهَوُدِ.  غيَرِْ  بيَنَْ  وعَجَاَئبَِ  علَامَاَتٍ  منِْ  بوِاَسِطتَهِمِاَ  �لهُ  ال� أَجْراَهُ  بمِاَ  يُ�خبْرِاَنهِمِْ 

هاَ الإِخْوةََ... أَرىَ أَنْ لاَ نضََعَ  أَيُّ إنتْهِاَئهِمِاَ منَِ الكْلَامَِ، قاَلَ يعَقْوُبُ: إسْتمَعِوُا ليِ 

�لهِ منِْ غيَرِْ اليْهَوُدِ، بلَْ نكَْتبُُ إِليَْهمِْ رسَِالةًَ نوُصِيهمِْ فيِهاَ بأَِنْ  عبِئْاً علَىَ المْهُْتدَيِنَ إِلىَ ال�

بةَِ للِأَصْناَمِ، وعَنَِ إرْتكِاَبِ الزنِّىَ، وعَنَْ  َّ جِسةَِ المْقُرَ َّ باَئِحِ الن يمَتْنَعِوُا عنَِ الأَكْلِ منَِ الذَّ



164

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

فيِ  أَتبْاَعاً  القْدِمَِ،  ِموُسىَ، منُذُْ  ل مِ. فإَِنَّ  الدَّ المْخَْنوُقةَِ، وعَنَِ  َيوَاَناَتِ  الْح تنَاَولُِ لحُوُمِ 

يعتَهَُ وَيبُشَرِّوُنَ بهِاَ فيِ المْجَاَمعِِ كلَُّ سَبتٍْ« ]أعمال الرسل  كلُِّ مدَيِنةٍَ، يقَْرأَُونَ شرَِ

.]21-12:15

نلاحظ أن يعقوب قرر عدم وجوب ختان غير اليهود، برغم من أنه كان عليهم الامتناع عن 

تناول الطعام الذي تم تقديمه للأصنام من الحيوانات المخنوقة والدم، وعن ارتكاب الزنا. وهذه 

هي اللوائح الموجودة في شريعة موسى. في القسم الذي يذكر الشريعة في ]اللاويي 18-17[ – 

المعروفة بقانون القداسة – تدرج نفس هذه الشروط ]انظر الجدول المقابل[:

أن  ولنلاحظ  الجديد،  العهد  في  الشأن  بهذا  إرشادات  عن  بحث  يعقوب  أن  الواضح  من 

آيات العهد القديم المذكورة في الأعلى تنطبق على الإسرائيليين و »غير المواطنين« )الأجانب 

إلغاء لوائح العهد القديم هذه أو سحبها، تم توسيع  والغرباء( الذين يعيشون بينهم. وبدلاً من 

نطاقها من خلال تطبيق هذه اللوائح على المؤمنين من غير اليهود الذين يعيشون بين الإسرائيليين؛ 

َّه من وجهة نظر يعقوب، كانت الشريعة مهمة. وبالتالي يطُرح سؤال منطقي:  ومن الواضح أن

لماذا لم يطبق يعقوب الشريعة بأكملها على المؤمنين

ع أورشليم َّ اللاويي 17-18قرار مجُم

»الامتناع عن 

الطعام الذي 

لوثته الأصنام«

َّتيِ  يوُسِ ال ُّ َلاءَِ كمَحُْرقَاَتٍ لأَوْثاَنِ الت »ولَاَ يذَْبَحوُا ذبَاَئِحهَمُْ فيِ الْخ

يضَةً داَئمِةًَ جِيلاً بعَدَْ جِيلٍ.  يغَوْوُنَ ورَاَءهَاَ فتَكَوُنُ لهَمُْ هذَهِِ فرَِ

بَاَءِ المْقُيِميِنَ فيِ  ِيليٍِّ، أَوْ غرَيِبٍ منَِ الغْرُ وتَقَوُلُ لهَمُْ: أَيُّ إِسرْاَئ

وسََطكِمُْ، يصُْعدُِ مُحرْقَةًَ أَوْ ذبَيِحةًَ، ولَاَ يأَْتيِ بهِاَ إِلىَ مدَْخلَِ خَيمْةَِ 

بِّ يسُْتأَْصَلُ منِْ بيَنِْ شَعبْهِ« ]اللاويي  َّ الاجِْتمِاَعِ، ولَاَ يقُدَِّمهُاَ للِر

 ]9-7:17

ِيليٍِّ أَوْ غرَيِبٍ منَِ المْقُيِميِنَ فيِ وسََطكِمُْ، يأَْكلُُ »وعن الدم« »وأََيّ إِسرْاَئ

دمَاً، أَنقْلَبُِ علَيَهِْ وأََسْتأَْصِلهُُ منِْ بيَنْكِمُْ« ]اللاويي 10:17[



165

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

»وعن لحم 

الحيوانات 

المخنوقة«

»أَيّ إِنسْاَنٍ، سَواَءٌ كاَنَ موُاَطنِاً أَمْ غرَيِباً، يأَْكلُُ منِْ جِيفةٍَ 

ِياَبهَُ وَيسَْتحَِمَّ بمِاَءٍ، وَيبَقْىَ نَجسِاً إِلىَ  يسةٍَ، علَيَهِْ أَنْ يغَسِْلَ ث أَوْ فرَِ

َّ يصُْبحُِ طَاهرِاً« ]اللاويي 15:17[* المْسَاَءِ،ثم

يدرج ]اللاويي 6:18-26[ قائمة واسعة من أنشطة العهارة »وعن العهارة«

جاَسَاتِ،  َّ وينتهي بالتالي: » ولَاَ تقَْترَفِوُا شَيئْاً منِْ هذَهِِ الر

يبُ المْقُيِمُ فيِ وسََطكِمُْ علَىَ حدٍَّ سَواَءٍ« المْوُاَطنُِ واَلغْرَِ

* فسر هذه الآية حاخامات لتحريم تناول لحم الحيوانات التي تموت بأيٍّ وسيلة غير 
يقة كوشر، وهذه الوسائل تشمل الخنق. الذبح بطر

من الوثنيين )غير اليهود(، وهل يثبت ذلك أن الشريعة في النهاية سيتم إلغاؤها؟ والإجابة هي 

�له بأكمله في العهد القديم كان مخصصا للإسرائيليين. وما فعله يعقوب هو  بالطبع لا، لأن عهد ال�

أخذ الوصايا الأربع الأقدم من العهد القديم التي انطبقت على »غير المواطنين« الذين يعيشون 

بين الإسرائيليين، ومن المنطقي أن يساويهم بالمؤمنين من الوثنيين )غير اليهود( الذين اعتبرهم 

الآخرون دخلاء.

اتفق الرسل والشيوخ على القرار الذي اتخذه يعقوب – أخو عيسى – الذي ينص على أن 

يعها على المؤمنين من  يعقوب منصبه كبير في جماعة القدس، ووضعوا قراره في رسالة سيتم توز

يق بولس وصديقه برنابا: غير اليهود عن طر

الإِخْوةَِ  منَِ  رجَلُيَنِْ  إخْتيِاَرِ  علَىَ  هاَ  ُّ َماَعةَُ كلُ واَلْج يوُخُ  واَلشُّ سُلُ  ُّ الر أَجْمعََ  ذلَكَِ  »عنِدَْ 

بَ برَسَْاباَ، وسَِيلاَ،  يرُسِْلوُنهَمُاَ إِلىَ أَنطْاَكِيةََ معََ بوُلسَُ وَبرَنْاَباَ. فاَخْتاَروُا يهَوُذاَ، المْلُقََّ

موُهمُْ هذهِِ الرسَِّالةََ: َّ وكَاَنَ لهَمُاَ مكَاَنةٌَ رفَيِعةٌَ بيَنَْ الإِخْوةَِ.  وسََل

يوُخِ واَلإِخْوةَِ، إِلىَ الإِخْوةَِ المْؤُمْنِيِنَ منِْ غيَرِْ اليْهَوُدِ فيِ مقُاَطَعاَتِ  سُلِ واَلشُّ ُّ  »منَِ الر

ةَ: سَلامٌَ! َّ ةَ وكَيِليِكِي َّ ي أَنطْاَكِيةََ وسَُورِ

فأََثاَروُا  ا  َّ منِ يضٍ  تفَْوِ دوُنَ  إِليَكْمُْ،  عنِدْنِاَ  منِْ  ذهَبَوُا  الأَشْخاَصِ  بعَضَْ  أَنَّ  علَمِنْاَ 



166

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

بكِلَامَهِمِْ الاضْطرِاَبَ بيَنْكَمُْ وأََقلْقَوُا أَفكْاَركَمُْ. فأََجْمعَنْاَ برِأَْيٍ واَحِدٍ علَىَ أَنْ نَختْاَرَ 

يَنْاَ  أَخَو معََ  إِليَكْمُْ  نرُسِْلهُمُاَ  المْسَِيحِ  يسوع  ِنّاَ  َب ر لاسِمِْ  حَياَتهَمُاَ  سَا  َّ كرَ قدَْ  رجَلُيَنِْ 

نفَْسهَاَ شِفاَهاً.   الرسَِّالةََ  ليِبُلَغِّاَكمُُ  فأََرْسَلنْاَ يهَوُذاَ وسَِيلاَ،  وَبوُلسَُ.   برَنْاَباَ  َبيِبيَنِْ  الْح

ماَ  َّ بُ علَيَكْمُْ.  إِن وحُ القْدُسُُ ونََحنُْ، أَلاَّ نحُمَِّ�لكَمُْ أَيَّ عبِْءٍ فوَقَْ ماَ يتَوَجََّ ُّ فقَدَْ رأََى الر

بةَِ للِأَصْناَمِ، وعَنَْ تنَاَولُِ الدمَِّ ولَحُوُمِ  َّ باَئِحِ المْقُرَ علَيَكْمُْ أَنْ تمَتْنَعِوُا عنَِ الأَكْلِ منَِ الذَّ

َيوَاَناَتِ المْخَْنوُقةَِ، وعَنَِ إرْتكِاَبِ الزنِّىَ. وتَُحسِْنوُنَ عمَلَاً إِنْ حَفظِْتمُْ أَنفْسُكَمُْ منِْ  الْح

الأُموُرِ. هذهِِ 

�لهُ!«« ]أعمال الرسل 29-22:15[  عاَفاَكمُُ ال�

من المهم قضاء بعض الوقت في تحليل هذا الحدث التاريخي، لأن له تبعات كثيرة على أصول 

ع نشأة كنيسة منقسمة إلى شقين الآن: واحدة  ُجمَّ المسيحية الحديثة. أولاً، تشمل نتائج هذا الم

لليهود المؤمنين بعيسى الذين يطيعون الشريعة بأكملها، وأخرى للمؤمنين من غير اليهود المجبرين 

ع. ولقد رأينا أنَّ الوصول  ُجمَّ على الحفاظ على تطبيق هذه الأجزاء من الشريعة بموجب قرار الم

إلى هذا القرار لم يكن سهلاً حيثُ كانت هناك العديد من الآراء المختلفة حول مسألة إذا كان 

على غير اليهود الامتثال للشريعة موسى أم لا. وفي النهاية، توصلوا إلى حل وسط حيث اتخذ 

يعقوب قرارا رسميا ينص على أنه ينبغي على غير اليهود اتباع بعض جوانب الشريعة وليس 

الجديد  العهد  في  الآخرين بحثوا  بالشريعة  الملتزمين  والمؤمنين  يعقوب  أن  الواضح  كلها. ومن 

ليصلوا إلى إرشادات بشأن هذه المسألة، ورأينا أنه بدلا من إلغاء أو سحب تشريعات العهد 

القديم التي حكمت الإسرائيليين وغير المواطنين )الأجانب أو الغرباء(، وسع يعقوب والرسل 

نطاق بحثهم من خلال تطبيق هذه التشريعات على المؤمنين من غير اليهود الذين لايعيشون بين 

الإسرائيليين. لذا، من الواضح أن الشريعة ظلت مهمة في أعين الرسل والشيوخ حتى بعد رحيل 

عيسى. والسؤال هو: هل كان انتهاك القانون من عادات عيسى، أم هل أرشدهم عيسى إلى 

أن القيام بذلك لن يسبب مشاكل وبالتالي لن يعترض أي منهم على هجر غير اليهود الكامل 

للشريعة؟ بل كان عيسى ملتزما بالشريعة، تماما مثل أوائل أتباعه.



167

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

مفترق الطرق

لقد رأينا في مجمع أورشليم، أن بولس خضع للقرار الذي اتخذه الرسل والشيوخ بشأن التزام 

غير اليهود ببعض جوانب الشريعة. �لكن عندما نتناول الآن كتابات بولس نفسها، تظهر لنا 

صورة مثيرة للقلق. فالواضح من كتابات بولس الشخصية أنه، في مرحلة ما بعد مجمع أورشليم، 

يا عن رسالة جماعة أورشليم. ففي الوقت الذي علم يسوع  بدأ يبشر برسالة مختلفة اختلافا جذر

وأتباعه الأوائل أن نيل البر يكون من خلال الالتزام بالشريعة، بدأ بولس بالترويج لرسالة بر 

مختلفة عن التي بالشريعة:

بةَِ فيِ  �لهِ[ علَىَ أَسَاسِ الأَعمْاَلِ المْطَْلوُ ناَ، إِذْ علَمِنْاَ أَنَّ الإِنسْاَنَ لاَ يبُرأ ]أمام ال� َّ »وَ�لكَِن

ا باِلمْسَِيحِ  َّ يماَنِ بيِسَوُعَ المْسَِيحِ، وعليه فنحنُ أَيضْاً آمنَ يعةَِ بلَْ من خلال باِلإِ رِ َّ الش

هُ علَىَ أَعمْاَلِ  َّ يعةَِ، لأَن رِ َّ يماَنِ بهِِ، لاَ علَىَ أَسَاسِ أَعمْاَلِ الش يسَوُعَ، لنِبُرأَّ علَىَ أَسَاسِ الإِ

أُ أَيُّ إِنسْاَنٍ« ]غلاطي 16:2[ َّ يعةَِ لاَ يبُرَ رِ َّ الش

لذلك، وفقا لبولس، فلا يمكن لأي شخص أن ينال براءة الرب بالامتثال للشريعة. وبناءً على 

ذلك، فمن الطبيعي أن يطرح السؤال: إن لم يكن باستطاعة أي شخص أن يكون صالحا من 

�له عناء إعطائها لموسى من البداية؟ يقدم بولس  َّف ال� خلال اتباعه الشريعة، فلماذا إذن تكل

السبب التالي:

يعةَِ، �لكِيَْ  رِ َّ ماَ تُخاَطبُِ بهِِ الذَّيِنَ همُْ تَحتَْ الش َّ يعةَُ إِن رِ َّ »ونََحنُْ نعَلْمَُ أَنَّ كلَُّ ماَ تقَوُلهُُ الش

�لهِ. فإَِنَّ أَحدَاً منَِ البْشَرَِ لاَ ينال  هُ تَحتَْ ديَنْوُنةٍَ منَِ ال� ُّ يقَعََ العْاَلمَُ كلُ يسُدََّ كلُُّ فمٍَ وَ

يعةََ هيَِ لإِظْهاَرِ الْخطَيِئةَ«ِ  رِ َّ يعةَِ. إِذْ إِنَّ الش رِ َّ بةَِ فيِ الش البراءة أَماَمهَُ باِلأَعمْاَلِ المْطَْلوُ

]رومية 20-19:3[

�له. وبعبارة  وعلى ما يبدو، كان الغرض من الشريعة هو جعل الإنسان يدرك أنه مذنب أمام ال�

أخرى، يثُبت هذا الأمر لنا أن من المستحيل المحافظة على تطبيق الشريعة. وهذا لا يتعارض 

فقط مع عيسى الذي اعتقد أنه من الممكن الحفاظ على الشريعة، حيث بشرََّ برسالة للامتثال 



168

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

�له فيه أنه ليس من الصعب  لها بالكامل، بل يتعارض أيضا مع العهد القديم الذي أوضح ال�

يعة: كثيرا الامتثال لوصايا الشر

»إِنَّ ماَ أُوصِيكمُْ بهِِ اليْوَمَْ منِْ وصََاياَ ليَسْتَْ متُعَذَِّرةًَ علَيَكْمُْ ولَاَ بعَيِدةََ المْنَاَلِ، فهَيَِ 

ماَءِ ليِأَْتيَِ لنَاَ بهِاَ وَيتَلْوُهَاَ  ى تقَوُلوُا: منَْ يصَْعدَُ لأَجلْنِاَ إِلىَ السَّ َّ ماَءِ حَت ليَسْتَْ فيِ السَّ

ى تتَسَاَءلَوُا: منَْ يعَبْرُُ البْحَْرَ لأَجلْنِاَ  َّ علَيَنْاَ فنَعَمْلََ بهِاَ؟ ولَاَ هيَِ فيِ ماَ ورَاَءَ البْحَْرِ حَت

أَفوْاَهكِمُْ  فيِ  جِدّاً،  منِكْمُْ  يبةٌَ  قرَِ الكْلَمِةَُ  بلَِ  بهِاَ؟  فنَعَمْلََ  علَيَنْاَ  وَيتَلْوُهاَ  بهِاَ  وَيأَْتيِناَ 

لتِعَمْلَوُا بهِاَ« ]التثنية 14-11:30[ بكِمُْ  وقَلُوُ

حتى أن بولس وصل إلى حد قول بعض الأشياء السلبية للغاية عن الشريعة. فهنا يطلق عليها 

لعنة:

كُتبَِ:  قدَْ  هُ  َّ لأَن عنْةَِ،  َّ الل تَحتَْ  همُْ  فإَِنَّ يعةَِ،  رِ َّ الش أَعمْاَلِ  مبَدْأَِ  علَىَ  الذَّيِنَ  جمَيِعُ  ا  »أَمَّ

يعةَِ!«  رِ َّ َابِ الش »ملَعْوُنٌ كلُُّ منَْ لاَ يثَبْتُُ علَىَ العْمَلَِ بكِلُِّ ماَ هوَُ مكَْتوُبٌ فيِ كتِ

]10:3 ]غلاطي 

عندما اعترف بولس سابقاً بتعصبه تجاه الامتثال للشريعة، فقد اعتبر كل هذه الجهود مثل 

النفايات:

َمنِْ جِهةَِ  »فإَِنْ خَطرََ علَىَ باَلِ أَحدٍَ أَنْ يعَتْمَدَِ علَىَ أُموُرِ الْجسَدَِ، فأََناَ أَحَقُّ منِهُْ: ف

ِيلَ، منِْ سِبطِْ  امنِِ منِْ عمُرْيِ؛ وأََناَ منِْ جِنسِْ إِسرْاَئ َّ الْختِاَنِ، مَختْوُنٌ فيِ اليْوَمِْ الث

َماَسَةِ،  يّسيِّ؛ٌ ومَنِْ جِهةَِ الْح يعةَِ، أَناَ فرَِ رِ َّ ِييِّن؛َ ومَنِْ جِهةَِ الش بنَيْاَميِنَ، عبِرْاَنيٌِّ منَِ العْبِرْاَن

يعةَِ، كُنتُْ بلِاَ لوَمٍْ. وَ�لكَِنْ،  رِ َّ بةِ فيِ الش مضُْطهَدٌِ لِ�لكَْنيِسةَ؛ِ ومَنِْ جِهةَِ البْرِاءة المْطَْلوُ

، فقَدَِ إعْتبَرَتْهُُ خَساَرةًَ، منِْ أَجلِْ المْسَِيحِ.  بلَْ إِنيِّ أَعْتبَرُِ كلَُّ  ماَ كاَنَ ليِ منِْ ربِْحٍ

لتُْ خَساَرةََ  َّ َمنِْ أَجلْهِِ تحَمَ شيَْءٍ خَساَرةًَ، منِْ أَجلِْ إمْتيِاَزِ معَرْفِةَِ المْسَِيحِ يسَوُعَ رَبيِّ؛ ف

يكَوُنَ ليِ فيِهِ مقَاَمٌ، إِذْ  كلُِّ شيَْءٍ، وأََعْتبَرُِ كلَُّ شيَْءٍ نفُاَيةًَ، �لكِيَْ أَرْبَحَ المْسَِيحَ  وَ

يماَنِ  ِية منَِ الإِ يعةَِ، بلَِ البْراءة الآت رِ َّ ة القْاَئمِةُ علَىَ أَسَاسِ الش َّ ِي ات ليَسَْ ليِ البراءة الذَّ

يماَن« ]فيليبي 9-4:3[ �لهِ علَىَ أَسَاسِ الإِ باِلمْسَِيحِ، البراءة من عنِدِْ ال�



169

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

م�لكوت  في  أعظم  لمكانة  المرء  اتخاذ  بأن  يسوع  َّمه  عل ما  مع  مجددا  السلبية  هذه  تتعارض 

السماوات تتوقف على مقدار امتثاله للشريعة، كما تتعارض كذلك مع ما يعلمه العهد القديم 

�له وخيره: ال� بركة  الذي يجلب  للشريعة  الامتثال  عن 

نيِ  َّ رِّ، إِذْ إِن َّ َياَةَ واَلْ�خيَرَْ، واَلمْوَتَْ واَلش »انظْرُوُا: هاَ أَناَ قدَْ وضََعتُْ أَماَمكَمُُ اليْوَمَْ الْح

بَّ إِلهَكَمُْ وأََنْ تسَْ�لكُوُا فيِ طُرقُهِِ وتَطُيِعوُا وصََاياَهُ  َّ وا الر ُّ أَنْ تُحبِ اليْوَمَْ  قدَْ أَوْصَيتْكُمُُ 

َّتيِ أَنتْمُْ ماَضُونَ إِليَْهاَ  بُّ فيِ الأَرْضِ ال َّ وفَرَاَئضَِهُ وأََحكْاَمهَُ لتِحَْيوَاْ وتَنَمْوُا، فيَبُاَركَِكمُُ الر

لاإمْتلِاكَِهاَ« ]التثنية 16-15:30[

قد يعتقد المرء الآن أن كل هذه الكتابات التي كتبها بولس كانت موجهة إلى غير اليهود فقط 

ولا تنطبق على اليهود المؤمنين بعيسى. و�لكن الأمر ليس كذلك، حيث قال بولس بوضوح 

أن من وجهة نظره لم يعد هناك أي فرق بين اليهود وغير اليهود، بل اعتقد أن إسرائيل الوحيدة 

يعودوا  لم  الذين  اليهود  اليهود وغير  المتكونة من  الروحانية  الآن هي إسرائيل  �له  ال� يعرفها  التي 

ملُزمَين بالشريعة ويحيونْ بالإيمان فقط:

دْتمُْ فيِ المْسَِيحِ، قدَْ لبَسِْتمُُ المْسَِيحَ. لاَ فرَقَْ بعَدَْ الآنَ بيَنَْ  َّكمُْ، جمَيِعَ الذَّيِنَ تعَمََّ »أَن

يوُناَنيٍِّ...« ]غلاطي 28-27:3[ وَ يهَوُديٍِّ 

ِناَ  يعةَِ عاَملِةًَ فيِ أَعْضَائ رِ َّ َّا فيِ الْجسَدَِ، كاَنتَْ أَهوْاَءُ الْخطَاَياَ المْعُلْنَةَِ فيِ الش »فعَنِدْمَاَ كنُ

كاَنَ  ِماَ  ل باِلنسِّْبةَِ  متُنْاَ  إِذْ  يعةَِ،  رِ َّ الش منَِ  رْناَ  َّ تَحرَ فقَدَْ  الآنَ،  ا  أَمَّ للِمْوَتِْ.  ُثمْرَِ  ن �لكِيَْ 

وحِيِّ الْجدَيِدِ، لاَ للِنظِّاَمِ الْحرَفْيِِّ  ُّ ى نكَوُنَ عبَيِداً يَخدْمِوُنَ وفَقْاً للِنظِّاَمِ الر َّ يقُيَدِّنُاَ، حَت

]رومية 6-5:7[ العْتَيِقِ« 

يجب التأكيد مرة أخرى على أن رأي بولس المعادي للشريعة لا يقتصر فقط على المسيحيين 

من غير اليهود؛ بل طبقه أيضا على المؤمنين بعيسى من اليهود. وهذا يتناقض مباشرة مع الرسل 

والشيوخ الذين مارسوا الشريعة وتوقعوا من أتباع عيسى من اليهود الآخرين أن يفعلوا الشيء 

نفسه. والآن قد يجادل المسيحيون بأن قرار مجمع أورشليم كان مجرد إجراء احتياطي أو مؤقت. 

وقد يعتقدون بأنه صحيح أن بولس في البداية اتفق مع الرسل والشيوخ على أن غير اليهود كان 



170

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

لزاما عليهم العمل ببعض جوانب الشريعة، و�لكن بعد ذلك في مرحلة لاحقة جميعهم غيروا 

آراءهم. و�لكن الأمر ليس كذلك، فكما نرى أن بولس زار القدس مرة أخرى في أواخر 

يارة، أعاد بولس تأكيد التزامه  حياته، واجتمع مع نفس الرسل والقادة. وخلال هذه الز

بقرار مجمع أورشليم:

اليِ لوِصُُولنِاَ  َّ ِناَ الإِخْوةَُ فرَحِِينَ. وفَيِ اليْوَمِْ الت بَ ب »ولَدَىَ وصُُولنِاَ إِلىَ أُورشَُليِمَ، رحََّ

مَ بوُلسُُ  َّ همُْ مُجتْمَعِيِنَ عنِدْهَُ. فسَلَ ُّ يوُخُ كلُ ِيعَقْوُبَ، وكَاَنَ الشُّ راَفقَنَاَ بوُلسُُ للِإجْتمِاَعِ ب

�لهُ بيَنَْ غيَرِْ اليْهَوُدِ بوِاَسِطةَِ خِدْمتَهِِ.  واَليِ بكِلُِّ ماَ فعَلَهَُ ال� َّ علَيَْهمِْ وأََخذََ يُ�خبْرِهُمُْ علَىَ الت

�لهَ، وقَاَلوُا لهَُ: دوُا ال� َّ ا سمَعِوُا أَخْباَرهَُ مَج َّ فلم

باِلآلافَِ، وهَمُْ  ونَ  يعُدَُّ اليْهَوُدِ  بِّ منَِ  َّ باِلر آمنَوُا  الذَّيِنَ  أَنَّ  الأَخُ  هاَ  أَيَّ »أَنتَْ ترَىَ 

كَ تدَْعوُ اليْهَوُدَ الذَّيِنَ يسَْكنُوُنَ بيَنَْ الأَجاَنبِِ إِلىَ  َّ يعةَِ، وقَدَْ سمَعِوُا بأَِن رِ َّ متُحََمسِّوُنَ للِش

بعِوُا العْاَداَتِ المْتُوَاَرثَةََ،  َّ َّ يَختْنِوُا أَوْلادَهَمُْ ولَاَ يتَ الإرْتدِاَدِ عنَْ موُسىَ، وتَوُصِيهمِْ بأَِلا

بعَةَُ  َبدَُّ أَنْ يسَْمعَوُا بقِدُوُمكَِ؟ فاَعمْلَْ ماَ نقَوُلهُُ لكََ: عنِدْنَاَ أَرْ همُْ لا فمَاَ العْمَلَُ إِذنَْ، لأَنَّ

رْ معَهَمُْ، واَدْفعَْ نفَقَةََ حلَقِْ رؤُوُسهِمِْ،  رجِاَلٍ علَيَْهمِْ نذَْرٌ، فخَذُْهمُْ إِلىَ الهْيَكْلَِ وتَطَهََّ

العْمَلَِ  يقَ  طَرِ مثِلْهَمُْ  تسَْلكُُ  كَ  َّ وأََن صَحيِحٍ،  غيَرُْ  عنَكَْ  أَنَّ ماَ سمَعِوُهُ  َميِعُ  الْج فيَعَرْفَِ 

ا المْؤُمْنِوُنَ الذَّيِنَ منِْ غيَرِْ اليْهَوُدِ، فقَدَْ أَرْسَلنْاَ إِليَْهمِْ رسَِالةًَ نوُصِيهمِْ فيِهاَ  يعةَِ. أَمَّ رِ َّ باِلش

وعَنَِ  مِ،  الدَّ تنَاَولُِ  وعَنَْ  للِأَصْناَمِ،  بةَِ  َّ المْقُرَ باَئِحِ  الذَّ منَِ  الأَكْلِ  عنَِ  يمَتْنَعِوُا  بأَِنْ 

َيوَاَناَتِ المْخَْنوُقةَِ، وعَنَِ الزنِّىَ« وهَكَذَاَ كاَنَ. الأَكْلِ منِْ لحُوُمِ الْح

رَ معَهَمُْ، دخَلََ الهْيَكْلََ  بعَةَ؛َ وَبعَدْمَاَ تطَهََّ اليِ أَخذََ بوُلسُُ الرجِّاَلَ الأَرْ َّ ففَيِ اليْوَمِْ الت

ى تقُدَّمَِ عنَْ كلُِّ واَحِدٍ منِْهمُُ  َّ رِ، حَت طهَُّ َّ اريِخَ الذَّيِ ينَتْهَِي فيِهِ أُسْبوُعُ الت َّ �لكِيَْ يسُجَِلَّ الت

قْدمِةَُ الوْاَجِبةَُ« ]أعمال الرسل 26-17:21[ َّ الت

اليهود  كل  م  َّ تعُلَ أنك  بلاغهم  إ  َّ تم »لقد  إليه:  بولس  انتباه  الشيوخ  لفت  الذي  اتهام  لاحظ 

الذين يعيشون بين الوثنيين أنْ يبتعدوا عن موسى«؛ وبالخضوع لوصية الشيوخ للقيام بطقوس 

التطهير، أعلن بذلك بولس رسميا بأنه كان مخلصا لشريعة موسى وبأنه بريء من جميع تلك 



171

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

أورشليم؛ وكان  مجمع  في  قرارهم مرة أخرى  الشيوخ أكدوا  أن  أيضا  الادعاءات. ولاحظ 

منَِ  »الأَكْلِ  بالآتي  المتعلقة  القديم  العهد  بشرائع  مقيدين  يزالون  لا  اليهود  غير  من  المؤمنون 

المْخَْنوُقةَِ،  َيوَاَناَتِ  الْح لحُوُمِ  منِْ  الأَكْلِ  وعَنَِ  مِ،  الدَّ تنَاَولُِ  وعَنَْ  للِأَصْناَمِ،  بةَِ  َّ المْقُرَ باَئِحِ  الذَّ

اءً، فإن ذلك يجعلنا  في موقف مح�ير- كيف يمكن لبولس أن ينكر  َّ وعَنَِ الزنِّىَ« وباعتبارنا قر

كتاباته  في  يبشر  وهو  ا�لكنيسة،  لقرار شيوخ  وينصاع شخصيا  الشريعة  التخلي عن  ادعاءات 

برسالة عدم شرعية كل من اليهود وغير اليهود؟ وعلى ما يبدو، إما أن بولس يخدع الشيوخ، أو 

أن تاريخ ا�لكنيسة القديمة، كما هو مسجل في العهد الجديد، غير موثوق به. وفي كلتا الحالتين 

فإن ذلك يمثل مشكلة كبيرة للمسيحية.

في بث  استمر  أنه  إلا  الذات،  تطهير  القيام بطقوس  في  بولس  الرغم من رغبة  أنه على  بيد 

وأعلنوا  المعبد.  في  قليلة  أيام  بعد  عليه  هجموا  الذين   - للشريعة«  »المتعصبين  داخل  ا�لكراهية 

اسَ فيِ كلُِّ مكَاَنٍ إِلىَ عقَيِدةٍَ تشُكَِّلُ خَطرَاً علَىَ شَعبْنِاَ  َّ جلُُ الذَّيِ يدَْعوُ الن َّ أن »هذا« »هوَُ الر

يعتَنِاَ » ]أعمال الرسل 28:21[. كما أن أعمال الشغب التي تلت ذلك لم تكن إضطرابات  وشَرَِ

بسيطة:

خاَرجِِ  إِلىَ  وهُ  وجَرَُّ بوُلسَُ  علَىَ  اسُ  َّ الن وهََجمََ  جمَيِعاً،  المْدَيِنةَِ  أَهلُْ  هاَجَ  »عنِدْئَذٍِ 

َّ أُغلْقِتَِ الأَبوْاَبُ حاَلاً. وَبيَنْمَاَ همُْ يُحاَولِوُنَ أَنْ يقَْتلُوُهُ سمَعَِ قاَئدُِ ا�لكَتيِبةَِ  الهْيَكْلَِ،ثم

الرسل 31-30:21[ ]أعمال  هَ«  َّ كلُ أُورشَُليِمَ  عمََّ  الاضْطرِاَبَ  أَنَّ  ةِ  َّ ِي وماَن ُّ الر

يمضي بولس لينقذه بعض الجنود الرومان باعتقالهم له في الوقت المناسب. وفيما بعد، يخضع 

للمحاكمة في محكمة يهودية. إن الشيء الأكثر إثارة بخصوص ما حدث كله هو ما لم يتم قوله، 

أن  بأنهم كانوا خائفين من  لنجدته. وتفسير ذلك  يعقوب  الشيوخ مثل  أو  الرسل  يهَبُّْ  فلم 

إظهار دعمهم له أمام العامة لا يجدي نفعا، لأنهم لم يكونوا فقط من أكثر المؤيدين للشريعة 

-وهو وضع كان سيصب في صالح الناس التي هجمت على بولس - بل كانوا أيضا رجالا لا 

يخشون الدفاع عن الحقيقة حتى لو كلفهم ذلك حياتهم، وهذا وفقاً للتقاليد المسيحية التي 

تنصُُّ على أن العديد من هؤلاء الرسل والشيوخ أنفسهم قد يصلون لحد الاستشهاد على يد 



172

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

ية الرومانية الوثنية دفاعا عن معتقداتهم. هل كانوا يعتقدون بأن بولس ارتكب  الامبراطور

جرم التبشير ضد الشريعة، وهي حقيقة نعلم أنها صحيحة بناء على كتاباته الشخصية؟ قد يكون 

هذا هو التفسير الأكثر منطقية لغيابهم الكامل، وتخليهم الظاهر عن بولس في بقية الأحداث 

التي يرويها سفر الرسل.

ولتوضيح إلى أي مدى اختلفت معتقدات بولس وجماعة أورشليم، فلنركز لوهلة على مسألة 

أكل اللحوم التي تم تقديمها كقرابين للأصنام، فقد رأينا أن مجمع أورشليم حرم بوضوح ودون 

شروط هذه الممارسة؛ و�لكن بولس ينشق عنهم ويجعله مباحا:

نمََ ليَسَْ بإِِلهٍ موَجُْودٍ  »ففَيِماَ يَخصُُّ الأَكْلَ منِْ ذبَاَئِحِ الأَصْناَمِ، نَحنُْ نعَلْمَُ أَنَّ الصَّ

ى لوَْ كاَنتَِ الآلهِةَُ المْزَعْوُمةَُ موَجُْودةًَ  َّ َّ لإِلهٍ واَحِدٍ. حَت هُ لاَ وجُُودَ إِلا َّ فيِ ا�لكَْونِْ، وأََن

 َّ باَبَ! فلَيَسَْ عنِدْنَاَ نَحنُْ إِلا ماَءِ أَوْ علَىَ الأَرْضِ ومَاَ أَكْثرََ تلِكَْ الآلهِةََ واَلأَرْ فيِ السَّ

إِلهٌ واَحِدٌ هوَُ الآبُ الذَّيِ منِهُْ كلُُّ شيَْءٍ، ونََحنُْ لهَ؛ُ ورَبٌّ واَحِدٌ هوَُ يسَوُعُ المْسَِيحُ 

َميِعُ: فبَعَضْهُمُْ قدَْ  لاَ يعَرْفِهُاَ الْج الْحقَيِقةََ  ونََحنُْ بهِِ. علَىَ أَنَّ هذهِِ  الذَّيِ بهِِ كلُُّ شيَْءٍ 

هاَ  باَئِحِ كأََنَّ نَّ بأَِنَّ الأَصْناَمَ موَجُْودةٌَ فعِلْاً، ومَاَزاَلوُا يأَْكلُوُنَ منِْ تلِكَْ الذَّ دوُا الظَّ َّ تعَوَ

�لهِ،  بّنُاَ إِلىَ ال� عاَمَ لاَ يقُرَِ َّ أَنَّ الطَّ سُ ضَميِرهُمُْ بسِبَبَِ ضَعفْهِِ. إِلا َّ مةٌَ لهَاَ، فيَتَدَنَ فعِلْاً مقُدََّ

ناَ إِنْ أَكلَنْاَ منِهُْ لاَ يعَلْوُ مقَاَمنُاَ، وإَِنْ لمَْ نأَْكلُْ منِهُْ لاَ يصَْغرُُ شَأْننُاَ«! ]كورنثوس  َّ فإَِن

الأول 8-4:8[

وحجة بولس هي بما أن الصنم ليس إلها حقيقيا، فلا ضرر من تناول هذه اللحوم. وبفعل ذلك، 

َّاب العهد الجديد الآخرين  فإن بولس لا يخالف قرار مجمع أورشليم فحسب، وإنما يخالف أيضا كتُ

يا حيث يمكن العثور على تلميحات بهذا الشأن في قرار مجمع أورشليم في  مثل مؤلف سفر الرؤ

أماكن متعددة:

َلعْاَمِ  ب ِتعَلْيِمِ  ب كوُنَ  َمسََّ يتَ الذَّيِنَ  القْوَمِْ  معََ  تتَسَاَمَحُ  كَ  َّ لأَن قلَيِلاً  علَيَكَْ  عاَتبٌِ  »وَ�لكَِنيِّ 

الزنِّىَ  إرْتكِاَبِ  فيِ  يطهِمِْ  ِتوَرِْ ب ِيلَ  إِسرْاَئ بنَيِ  يغُويَ  أَنْ  باَلاقََ  المْلَكَِ  مَ  َّ علَ عنِدْمَاَ 

]14:2 يا  رؤ ]يوحنا  للِأَصْناَمِ«  مةَِ  المْقُدََّ باَئِحِ  الذَّ منَِ  واَلأَكْلِ 



173

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ةٌ،  َّ نبَيِ هاَ  أَنَّ عِي  تدََّ َّتيِ  ال يزاَبلََ،  إِ المْرَأَْةِ  هذَهِِ  معََ  تتَسَاَهلَُ  كَ  َّ أن علَيَكَْ  ليِ  »وَ�لكَِنَّ 

يا  مةَِ للِأَصْناَم«]يوحنا رؤ باَئِحِ المْقُدََّ يهمِْ أَنْ يزَنْوُا وَيأَْكلُوُا منَِ الذَّ فتَعُلَمُِّ عبَيِديِ وتَغُوِْ

]20:2

يا يأتي في نهاية الكتاب المقدس، وكان هو آخر سفر يكتب  من المهم أن نشير إلى أن سفر الرؤ

يلة من تأليف  موضحا أن تحريم أكل اللحوم التي تقدم كقرابين للأصنام ظل قائما بعد فترة طو

بولس لأعماله. وحتى المجتمعات المسيحية التي كانت موجودة بعد بولس علمت بالتحريم التام 

للحوم المقدمة قرابين للأصنام، فعلى سبيل المثال، العمل المعروف باسم »الديداخي« هو وثيقة 

وينظر  الأول ]100[.  القرن  إلى  المعاصرين  الباحثين  معظم  خها  أرَّ مجهولة  قديمة  مسيحية 

إليها على أنها نوعا ما هي من إحدى كتيبات ا�لكنسية المسيحية القديمة، وتحمل الرأي الآتي 

بخصوص جواز أكل اللحوم المقربة للأصنام:

ا ماَ ذبُِحَ  بْ جِدًّّ َّ عاَمِ، فاحْتمَلِْ ماَ تقَْدرُِ علَيَهِْ )من صوم(، وتََجنَ ا بِخصُُوصِ الطَّ »أمَّ

ِتةٍَ« ]الديداخي 3:6[ هاَ عبِاَدةَُ آَلهِةٍَ ماَئ للِأَْوْثاَنِ، لأَِنَّ

ذكر جوستين وهو أحد المسيحيين الأوائل، الذي يعتبر قديسا في ا�لكنيسة الكاثوليكية، أنه يجب 

على المسيحيين »أن يتحملوا كافة أنواع التعذيب والانتقام وحتى وإن وصل الأمر للموت بدلاً 

من عبادة الأصنام أو أكل اللحوم المقدّمة كقرابين لهم« ]101[

كيف انتقلنا من هذا الوضع، حيث آمن القليل بقصة بولس عن المسيحية، إلى الوضع السائد 

اليوم، حيث أصبحت قصة بولس هي الأكثر هيمنة، وتعتبر هي التيار الرئيسي؟ في حين أن 

التعمق كثيرا في سبب »انتصار« قصة بولس عن المسيحية في النهاية سيحيد بنا عن الموضوع 

الرئيسي لهذا الكتاب، لذلك سنذكر بإيجاز بعض العوامل التي قد تكون عملت كمحفزات لهذا 

في  للمسيحيين  بلا شك مدمرا  في عام 70م كان  القدس  الرومان معبد  تدمير  إن  الوضع. 

القدس، فقد كان المعبد في قلب حياتهم اليومية مع استخدام أروقته للطقوس الهامة مثل 

ل التشدد الذي  َّ العبادة وتقديم الأضاحي الحيوانية. وبالنسبة إلى المتحولين غير اليهود، فقد مث

ية التي قدمتها مسيحية بولس،  يعتها تناقضا واضحا مع الحر اتسمت به اليهودية المسيحية وشر



174

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

وهي وجهة نظر شيقة لأولئك القادمين من خلفية وثنية قائمة على المتعة. ولا يمكننا إلا أن 

نتأمل في أسباب انتصار مسيحية بولس في نهاية المطاف، و�لكن ما يمكن أن نكون متأكدين 

منه هو أنها لا تمثل بأي حال من الأحوال وجهات نظر يسوع أو الذين كانوا مقربين منه. 

بولس  عليها  يستحوذ  التي  الصفحات«  »عدد  هو  بالاهتمام  الجديرة  الغريبة  الأمور  أحد  إن 

ية في أعمال الرسل، في ظل أدوار  في العهد الجديد. كنا قد رأينا أن بولس كان شخصية ثانو

قادة، مثل يعقوب وهو أخو عيسى، كانت لهم أدوار أكثر أهمية، وحتى أكثر هيمنة. ونذكر 

أن بولس خضع إلى قرار يعقوب في مجمع أورشليم، وحتى أنه خضع لطقوس التطهير بأمر 

من الشيوخ عندما واجه شائعات التخلي عن الشريعة. ومع ذلك، فإن لدينا موقفا غريبا من 

شخصيات مهمة مثل يعقوب الذي لديه مساحة صغيرة في العهد الجديد، فقط رسالة قصيرة 

واحدة هي رسالة يعقوب، في حين أنه عند المقارنة نرى أن بولس هو من يهيمن على صفحاته؛ 

فهو حتى الآن أكثر الرواة في كتب العهد الجديد، فقد نسب إليه ما يقرب من نصف أسفار 

يعكس اختلال التوازن هذا كيف هيمنت مسيحية  العهد الجديد البالغ عددها 27 سفرا. و

بولس في الوقت الذي أعلنوا فيه عن قدسية العهد الجديد.

وضع ادعاءات بولس عن الإلهام الإلهي محل اختبار

تقوم المسيحية الحديثة على رجل واحد وهو بولس. فلقد رأينا أن أكثر ما يميز المسيحية كدين 

قائم بذاته ومنفصل عن اليهودية هي تعاليم بولس للتخلي عن الشريعة. وعند استبعاد بولس من 

هذه المعادلة سنجد أن المسيحية لا تختلف كثيرا عن اليهودية التقليدية، ويتمثل الاختلاف 

الجوهري فقط في قبول يسوع كمسيح. وبما أن المسيحية تتوقف على بولس، فإن السؤال الذي 

يطرح نفسه هو: هل يقدم بولس أساسا صلبا للمسيحية؟ إن ادعاء بولس الأكبر للشرعية هو 

إعلانه عن الإلهام الإلهي الذي يمكن العثور عليه في جميع مؤلفاته:

فلَاَ  ا.  َّ ي بشَرَِ إِنْجيِلاً  ليَسَْ  بهِِ  بشَرَّتْكُمُْ  الذَّيِ  الإِنْجيِلَ  أَنَّ  الإِخْوةَُ،  هاَ  أَيُّ »وأَُعلْمِكُمُْ، 

نتْهُُ، بلَْ جاَءنَيِ بإِِعلْانٍَ منِْ يسَوُعَ المْسَِيحِ« ]غلاطي  َلقََّ متْهُُ منِْ إِنسْاَنٍ، ولَاَ ت َّ أَناَ تسَلَ



175

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

]12-11:1

�له مثالي، فمن المنطقي أن يكون إلهامه الحقيقي أيضا  فهل كانت رسالته من إلهام إلهي؟ بما أن ال�

مثاليا وخاليا من الخطأ، لذا سنولي انتباهنا الآن إلى كتابات بولس:

نبوءة كاذبة

هناك العديد من التصريحات التي صرح بها بولس تشير إلى أنه يعتقد أن نهاية الأزمان وعودة 

عيسى كان متوقعا حدوثهما أثناء حياته:

، لاَ  بِّ َّ ناَ نَحنُْ الأَحْياَءَ البْاَقيِنَ إِلىَ مَجيِءِ الر َّ : إِن بِّ َّ ناَ نقَوُلُ �لكَمُْ هذاَ بكِلَمِةَِ الر َّ »فإَِن

�لهِ، سَوفَْ  َئكِةٍَ وَبوُقِ ال� بّ نفَْسهَُ بهِتُاَفٍ، بصَِوتِْ رئَيِسِ ملَا َّ اقدِيِنَ. لأَنَّ الر َّ نسَْبقُِ الر

البْاَقيِنَ  َّ نَحنُْ الأَحْياَءَ  لاً. ثمُ أَوَّ واَلأَمْواَتُ فيِ المْسَِيحِ سَيقَوُموُنَ  ماَءِ  ينَزْلُِ منَِ السَّ

بِّ فيِ الهْوَاَءِ، وهَكذَاَ نكَوُنُ كلَُّ حِينٍ  َّ ِملُاقَاَةِ الر حُبِ ل سَنخُْطفَُ جمَيِعاً معَهَمُْ فيِ السُّ

« ]تسالونيكي الأول 17-15:4[ بِّ َّ معََ الر

رُ جمَيِعاً، فيِ لحَظْةٍَ،  َّ ناَ سَنتَغَيَ َّ ناَ لنَْ نرَقْدَُ جمَيِعاً، وَ�لكَِن َّ وهَاَ أَناَ أَكْشِفُ �لكَمُْ سرِاًّ: إِن

هُ سَوفَْ ينُفْخَُ فيِ البْوُقِ، فيَقَوُمُ  َّ بلَْ فيِ طَرفْةَِ عيَنٍْ عنِدْمَاَ ينُفْخَُ فيِ البْوُقِ الأَخِيرِ. فإَِن

رُ« ]كورنثوس الأول 52-51:15[ َّ ا نَحنُْ، فسَنَتَغَيَ الأَمْواَتُ بلِاَ انْحلِالٍَ. وأََمَّ

ه تلقى معلوماته  َّ «، وهذا يوضح أن بِّ َّ لاحظ أنَّ بولسَ في المقطع الأول يبدأ بقول »بكِلَمِةَِ الر

ناَ لنَْ نرَقْدَُ جمَيِعا«،  َّ يق الإلهام الإلهي. وفي المقطع الثاني، ينص بولس على: »إِن �له عن طر من ال�

الرقود هنا هو استعارة مكنية للموت، لذلك يبدو أن بولس يقول إنه ليس كل المؤمنين في 

عصره سيموتون قبل عودة عيسى. ومن الواضح أن هذه نبوءة كاذبة، حيث قد مضى ما يقرب 

الواقع، يخلص  بعد. وفي  يعد عيسى  الكلمات ولم  بولس هذه  ألفي سنة منذ أن كتب  من 

العديد من باحثي العهد الجديد إلى أن بولس وأتباعه كانوا يتوقعون النهاية الوشيكة للعالم خلال 

حياتهم، فعلى سبيل المثال، كتب باريت C.K. Barrett وهو البروفيسور الباحث في العهد 

الجديد البروفسور في رسالته ]كورنثوس الأول 52:15[



176

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

هو  يكون  لن  ليسوَعَ(  الثاني  )المجيء  الباروسيا  حدوث  عند  َّه  أن بولس  »يتوقع 

بل سيكون من  الغائب(،  بصيغة  يتحدث عنهم  )الذين  الأموات  بين  نفسه من 

بين الأحياء )الذين يتحدث عنهم بصيغة المتكلم(، إذاً فقد توقع حدوث الباروسيا 

أثناء حياته« ]102[

يا، على سبيل  الدفاع عن بولس بدعوى أن كلامه كان مجاز المسيحيين  الآن يحاول بعض 

ناَ لنَْ نرَقْدَُ  َّ المثال، يقولون عندما استخدم بولس صيغة المتكلم الجمع للإشارة إلى المؤمنين )»إِن

جمَيِعا«(، فهذا لا يعني بالضرورة أنه شمل نفسه بينهم، بل كان يشير إلى مجموعة من المؤمنين 

في وقت غير محدد في المستقبل. وبذلك، فماذا يقصد بولس بعبارته، هل ينبغي علينا تفسيرها 

يا؟ ومن أجل التوصل إلى الفهم الصحيح، فنحن نحتاج إلى تفسير قول بولس  حرفيا أم مجاز

في ضوء العبارات الأخرى في نهاية الأزمان:

يدُ حِماَيتَكَمُْ منِْهاَ. فإَِنيِّ،  ماَ أُرِ َّ ةً، وأََناَ إِن َّ اتٍ معَيِشِي » وَ�لكَِنَّ أَمْثاَلَ هؤَلُاءَِ يلُاقَوُنَ مشَقََّ

هاَ الإِخْوةَُ، أَقوُلُ �لكَمُْ إِنَّ الوْقَتَْ يتَقَاَصرَُ. ففَيِ ماَ يَخصُُّ المْسَاَئلَِ الأُخْرىَ، ليِكَنُِ  أَيَّ

همُْ لاَ يبَكْوُنَ، واَلذَّيِنَ  همُْ بلِاَ زوَْجاَتٍ، واَلذَّيِنَ يبَكْوُنَ كأََنَّ الذَّيِنَ لهَمُْ زوَْجاَتٌ كأََنَّ

ونَ  ُّ همُْ لاَ يمَْ�لكِوُنَ، واَلذَّيِنَ يسَْتغَلِ همُْ لاَ يفَْرحَُونَ، واَلذَّيِنَ يشَْترَوُنَ كأََنَّ يفَْرحَُونَ كأََنَّ

ونهَُ. ذلَكَِ لأَنَّ هذَاَ العْاَلمََ زاَئلٌِ« ]كورنثوس الأول:  ُّ همُْ لاَ يسَْتغَلِ هذَاَ العْاَلمََ كأََنَّ

]31:28:7

في هذا المقطع، يعلق بولس على مسألة الزواج، وينصح بأنه من الأفضل عدم الزواج لأن 

»الوقت قصير« وهذا دليل واضح على أن بولس اعتقد أن النهاية كانت قادمة خلال حياته. 

وعبارة بولس المتعلقة بالزواج تبدو منطقية إذا كان اعتقاده أن النهاية قد أوشكت جدا؛ ولن 

تكون منطقية إذا كان المقصود أن تأتي النهاية بعد آلاف السنين.

�له إشكالية كبيرة عندما ننظر إلى  تمثل هذه النبوءة الخاطئة التي ادعى بولس بأنها إلهام من ال�

بيُِّ  َّ أُ بهِِ الن َّ المعيار الذي ينص عليه العهد القديم عن الإلهام الإلهي الحقيقي. »فإَِنَّ كلَُّ ماَ يتَنَبَ

« ]التثنية 22:18[. لذلك، نلاحظ  بُّ َّ قُ يكَوُنُ إدعِّاَءً منِهُْ لمَْ ينَطْقِْ بهِِ الر بِّ ولَاَ يتَحَقََّ َّ باِسمِْ الر



177

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

عي شيئا حول المستقبل ولا يتحقق  أنه وفقا للكتاب المقدس نفسه، فإنه لا يمكن لأي شخص يدَّ

�له. أن يكون قد نزل بإلهام من ال�

الخطأ في الاقتباس من العهد القديم

يقتبس بولس من العهد القديم ليقدم دعما لفهمه الخاص حول علم اللاهوت بأن الإيمان هو 

ية: يعة الموسو ما سينقذنا وليست أعمال الشر

َمكَِ وفَيِ قلَبْكَِ!« ومَاَ  هاَ فيِ ف يبةٌَ منِكَْ. إِنَّ هُ يقَوُلُ: »إِنَّ الكْلَمِةََ قرَِ َّ »فمَاَذاَ يقَوُلُ إِذا؟ً إِن

كَ إِنِ اعتْرَفَتَْ بفِمَكَِ بيِسَوُعَ رَباًّ،  َّ َّتيِ نبُشَرُِّ بهِاَ: أن يماَنِ ال َّ كلَمِةَُ الإِ هذهِِ الكْلَمِةَُ إِلا

فيِ  يماَنَ  الإِ فإَِنَّ  َلاصَ.  الْخ نلِتَْ  الأَمْواَتِ،  منَِ  أَقاَمهَُ  �لهَ  ال� بأَِنَّ  قلَبْكَِ  فيِ  وآَمنَتَْ 

َلاصََ« ]رومية 10-8:10[ الْخ يَدُِّ  القلَبِْ يؤُدَيِّ إِلىَ البْرِِّ، واَلإعتْرِاَفَ باِلفْمَِ يؤُ

الإيمان  بكِمُْ« يهدف لدعم فكرته بأن  أَفوْاَهكِمُْ وقَلُوُ فيِ  منِكْمُْ،  يبةٌَ  قرَِ اقتباس بولس »الكْلَمِةَُ 

أخذ  قد  بولس  أن  هنا  والمشكلة  للشريعة.  الامتثال  وليس  ينقذك  الذي  هو  بعيسى  وحده 

التثنية: في  الكامل  الاقتباس  هنا  القديم. ونجد  العهد  في  الأصلي  الاقتباس خارج سياقه 

بكِمُْ لتِعَمْلَوُا بهِاَ« ]التثنية 14:30[  يبةٌَ منِكْمُْ جِدّاً، فيِ أَفوْاَهكِمُْ وقَلُوُ »بلَِ الكْلَمِةَُ قرَِ

العهد  الاقتباس من  بهِاَ« وعند  »لتِعَمْلَوُا  على  الذي ينص  الجزء  ترك  قد  بولس  أن  لاحظ 

القديم، يبدو أن بولس قد حذف مقطع الامتثال للشريعة. والمقطع الأصلي للعهد القديم في 

الواقع يرسخ عكس ما يقصده بولس.

إساءة تفسير العهد القديم

براهيم تحقق مع مجيء عيسى: �له الذي وعد به إ هنا يبُرز بولس أن عهد ال�

أَحدََ  لاَ  إِنسْاَنٌ،  هُ  ُّ يقُرِ الذَّيِ  العْهَْدُ  ى  َّ حَت هُ  َّ إِن أَقوُلُ  البْشَرَِ  بمِنَطْقِِ  الإِخْوةَُ،  هاَ  »أَيَّ

يقَوُلُ »ولَلِأَنسْاَلِ«  ونَسَْلهِِ، ولَاَ  برْاَهيِمَ  لإِ الوْعُوُدُ  هتَِ  علَيَهِْ. وقَدَْ وجُِّ ِيدُ  يزَ أَوْ  ُلغْيِهِ  ي

ينَ، بلَْ يشُِيرُ إِلىَ واَحِدٍ، إِذْ يقَوُلُ »ولَنِسَْلكَِ«، يعَنْيِ المْسَِيحَ«  هُ يشُِيرُ إِلىَ كَثيِرِ َّ كأََن

]غلاطي16-15:3[



178

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

ينص بولس على أن العهد القديم يتحدث عن »نسل« مفرد، وليست »أنسال« بصيغة الجمع، 

ويستنتج أن النسل الواحد هي إشارة إلى عيسى. وفيما يتعلق بهذه النقطة، أشار بولس إلى 

آية من العهد القديم من سفر التكوين:

ا« ]التكوين 19:17[ ًّ تهِِ منِْ بعَدْهِِ عهَْداً أَبدَيِ َّ ي »وأَُقيِمُ عهَْديِ معَهَُ ومَعََ ذرُِّ

ية الأصلية المستخدمة لكلمة »نسل« هي »zera« وهي اسم جمع يمكن استخدامه  إن الكلمة العبر

يعتمد ذلك على السياق التي  للإشارة إلى كل من: النسل الواحد أو العديد من الأنسال، و

المثال، يمكن أن تعني كلمة  ية تماما؛ فعلى سبيل  اللغة الإنكليز تظهر فيه الكلمة، وهذا مثل 

»الأغنام« غنمة واحدة أو ا�لكثير اعتمادا على السياق. وبذلك كيف سنفسر كلمة »نسل« 

حين تذكر في العهد القديم؟ نجد إجابة لذلك في سفر التكوين:

 »وسََأَجْعلَُ نسَْلكََ كَترُاَبِ الأَرْضِ، فإَِنِ إسْتطَاَعَ أَحدٌَ أَنْ يُحصْيَِ ترُاَبَ الأَرْضِ 

يقَْدرُِ آنئَذٍِ أَنْ يُحصْيَِ نسَْلكََ« ]التكوين 16:13[.

بالعديد من الأنسال لا تعد ولا تحصى. ولذلك،  براهيم بأنه سوف ينعم عليه  �له إ ال� هنا يعد 

نلاحظ أن السياق الصحيح لكلمة الأنسال ليس لنسل واحد، كما يفسر بولس، بل كثير.

يه العهد القديم تشو

ية: �لهِ من خلال التزامه بالشريعة الموسو ًا في نظر ال� ُمكن لأحد أنْ يكونَ صالح َّه لا ي يشير بولس أن

» كَماَ قدَْ كُتبَِ: »ليَسَْ بار؛ٌّ ولَاَ واَحِدٌ. ليَسَْ ثمّ منَْ يدُْركِ؛ُ ليَسَْ ثمّ منَْ يبَْحثَُ عنَِ 

لاحََ،  ُماَرسُِ الصَّ َّ منَْ ي همُْ بلِاَ نفَْعٍ. ليَسَْ ثم ُّ وا، وصََاروُا كلُ ُّ اسِ قدَْ ضَل َّ �له؛ِ جمَيِعُ الن ال�

لاَ ولَاَ واَحِد«« 

الأَفاَعِي  سمَُّ  تُخفْيِ  شِفاَههُمُْ  للِمْكَرْ؛ِ  أَدوَاَتٌ  أَلسِْنتَهُمُْ  مفَْتوُحةَ؛ٌ  قبُوُرٌ  »حَناَجِرهُمُْ 

تلِةَِ« القْاَ

»أَفوْاَههُمُْ ممَلْوُءةٌَ لعَنْةًَ ومَرَاَرةًَ«

لامَِ  يقُ السَّ ا طَرِ قاَء؛ُ أَمَّ يعةٌَ إِلىَ سَفْكِ الدمِّاَءِ ؛فيِ طُرقُهِمِِ الْخرَاَبُ واَلشَّ »أَقدْاَمهُمُْ سرَِ



179

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

فلَمَْ يعَرْفِوُهُ«

�لهِ ليَسْتَْ نصُْبَ عيُوُنهِمِْ« »ومََخاَفةَُ ال�

يعةَِ، �لكِيَْ  رِ َّ ماَ تُخاَطبُِ بهِِ الذَّيِنَ همُْ تَحتَْ الش َّ يعةَُ إِن رِ َّ »ونََحنُْ نعَلْمَُ أَنَّ كلَُّ ماَ تقَوُلهُُ الش

�لهِ. فإَِنَّ أَحدَاً منَِ البْشَرَِ لاَ ينَاَلُ  هُ تَحتَْ ديَنْوُنةٍَ منَِ ال� ُّ يقَعََ العْاَلمَُ كلُ يسُدَُّ كلُُّ فمٍَ وَ

يعةََ هيَِ لإِظْهاَرِ الْخطَيِئةَِ«  رِ َّ يعةَِ. إِذْ إِنَّ الش رِ َّ بةَِ فيِ الش البرَاَءةََ أماَمهَُ باِلأَعمْاَلِ المْطَْلوُ

]رومية 20-10:3[

 ما يقتبسه بولس هو عبارة عن مجموعة من خمسة مقاطع منفصلة عن سفرين مزامير وأشعياء 

في العهد القديم:

العهد القديمبولس

 َّ »ليَسَْ باَرٌّ، ولَاَ واَحِدٌ. ليَسَْ ثم

َّ منَْ يبَْحثَُ عنَِ  منَْ يدُْركِ؛ُ ليَسَْ ثم

�لهِ« ال�

بُّ علَىَ بنَيِ آدمََ ليِرَىَ هلَْ هنُاَكَ  َّ »أشرْفََ الر

وا علَىَ  ُّ َميِعُ قدَْ ضَل �له؟َ فإَِذاَ الْج أَيُّ فاَهمٍِ يطَْلبُُ ال�

همُْ فسَدَوُا، ولَيَسَْ بيَنْهَمُْ منَْ يعَمْلَُ  ُّ واَءِ. كلُ السَّ

لاحََ، ولَاَ واَحِدٌ« ]المزامير 3-2:14[ الصَّ

»حَناَجِرهُمُْ قبُوُرٌ مفَْتوُحةَ؛ٌ أَلسِْنتَهُمُْ 

أَدوَاَتٌ للِمْكَرِْ«

»إذْ ليَسَْ فيِ أَفوْاَههِمِْ صِدْقٌ ودَاَخِلهُمُْ 

مفَاَسِدُ، حَناَجِرهُمُْ قبُوُرٌ مفَْتوُحةٌَ وأََلسِْنتَهُمُْ 

أَدوَاَتٌ للِمْكَرِْ« ]المزامير 9:5[

»شِفاَههُمُْ تُخفْيِ سمَُّ الأَفاَعِي 

القْاَتلِةَِ«

ةِ، وسَمُُّ الأَصْلالَِ تَحتَْ  َّ َي وا أَلسِْنتَهَمُْ كاَلْح ُّ »سَن

شِفاَههِمِْ« ]المزامير 3:140[



180

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

العهد القديمبولس

يعةٌَ إِلىَ سَفْكِ  »أَقدْاَمهُمُْ سرَِ

الدمِّاَء؛ فيِ طُرقُهِمِِ الْخرَاَبُ 

لامَِ فلَمَْ  يقُ السَّ ا طَرِ قاَء؛ُ  أَمَّ واَلشَّ

يعَرْفِوُهُ«

رِّ، وَيهُرَوْلِوُنَ  َّ »تسُرْعُِ أَرْجلُهُمُْ لاقِتْرِاَفِ الش

لسِفَْكِ دمَِ البْرَيِءِ، أَفكْاَرهُمُْ أَفكْاَرٌ أَثيِمةٌَ، 

وفَيِ طُرقُهِمِْ دمَاَرٌ وخَرَاَبٌ،  لمَْ يعَرْفِوُا سَبيِلَ 

جُوا  َّ لامَِ، ولَاَ عدَْلَ فيِ مسَاَ�لكِِهمِْ. عوَ السَّ

الكُِ فيِهاَ لاَ يعَرْفُِ سَلامَاً«  طُرقُهَمُْ، واَلسَّ

]أشعياء 8-7:59[

�لهِ ليَسْتَْ نصُْبَ عيُوُنهِمِْ« يرِ، الذَّيِ »ومََخاَفةَُ ال� »ينُبْئِنُيِ قلَبْيِ فيِ داَخِليِ بمِعَصِْيةَِ الشرِِّّ

�لهِ« ]المزمور 1:36[ لاَ يرَتْدَعُِ خَوفْاً منَِ ال�

نلاحظ أن بولس قد ربط بين مقاطع متعددة من العهد القديم ليتوصل إلى استنتاج بأنه ليس 

بوسع أحد الحفاظ على الشريعة. والمشكلة هي أن هذه المقاطع من العهد القديم قد أُخرجت 

من سياقها الأصلي. ودعونا نفحص أحد المقاطع التي أشار إليها بولس من ]مزمور 14[:

بقِاَتِ، ولَيَسَْ  المْوُ واَرْتكََبوُا  البْشَرَُ  قدَْ فسَدََ  إِلهٌَ!  يوُجدَُ  لاَ  قلَبْهِِ:  فيِ  َاهلُِ  الْج »قاَلَ 

أَيُّ فاَهمٍِ  ليِرَىَ هلَْ هنُاَكَ  بُّ علَىَ بنَيِ آدمََ  َّ لاحََ. أَشرْفََ الر بيَنْهَمُْ منَْ يعَمْلَُ الصَّ

همُْ فسَدَوُا، ولَيَسَْ بيَنْهَمُْ منَْ يعَمْلَُ  ُّ واَءِ. كلُ وا علَىَ السَّ ُّ َميِعُ قدَْ ضَل �له؟َ فإَِذاَ الْج يطَْلبُُ ال�

لاحََ، ولَاَ واَحِدٌ. أَليَسَْ لدَىَ جمَيِعِ فاَعلِيِ الإِثْمِ معَرْفِةَ؟ٌ أُولئَكَِ الذَّيِنَ يأَْكلُوُنَ  الصَّ

. هنُاَكَ اسْتوَلْىَ علَيَْهمِْ خَوفٌْ عظَيِمٌ، لأَنَّ  بَّ َّ شَعبْيِ كَماَ يأَْكلُوُنَ خبُزْاً، ولَاَ يطَْلبُوُنَ الر

�لهَ فيِ جمَاَعةَِ الأَبرْاَرِ« ]المزمور 5-1:14[  ال�

نلاحظ في هذا المقطع، تناقضا بين مجموعتين متميزتين من الناس مع وصف مجموعة واحدة 

بأنها »فاسدة«، ووصفت مجموعة أخرى بأنها »صالحة« و »الفاسدون«، الذين يقولون »لا يوجد 

إله« يقال إنهم هم »الذَّيِنَ يأَْكلُوُنَ شَعبْيِ كَماَ يأَْكلُوُنَ خبُزْاً«، مع »شعبي« باعتبارها إشارة إلى 

هؤلاء »فيِ جمَاَعةَِ الأَبرْاَرِ« ويشير اقتباس بولس لهذا المقطع )»ليَسَْ باَرٌّ، ولَاَ واَحِدٌ«( أنه لا 



181

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يوجد أحد بارٌّ، ولا حتى أولئك الذين يحاولون الحفاظ على تطبيق الشريعة. وعندما ننظر إلى 

يدنا  ون، على عكس ما ير هذا المقطع في سياقه الأصلي، نلاحظ أنه يوجد بالفعل أشخاص بارُّ

بولس أن نعتقده.

في هذا القسم، تناولنا بعض الأمثلة التي تشكل مواجهات جدية لادعاءات بولس عن الإلهام 

لمثل هذه  الأعذار  الصعب اختلاق  فمن  الإلهي،  الإلهام  ادعاء  استبعدنا  إذا  الإلهي. وحتى 

ية في تفسير العهد القديم، لأن بولس نفسه يدعي أنه قد تتلمذ على يد السلطة  الأخطاء الجوهر

المرجعية الرائدة في القانون اليهودي في القدس، وهو الحاخام المشهور جمالائيل:

ةَ، وَ�لكَِنيِّ نشَأَْتُ  َّ ، ولُدِتُْ فيِ طَرسُْوسَ الوْاَقعِةَِ فيِ مقُاَطَعةَِ كيِليِكِي »أَناَ رجَلٌُ يهَوُديٌِّ

ِناَ.  يعةَِ آباَئ لشِرَِ تمَاَماً  المْوُاَفقِةََ  ِيةََ  ب رْ َّ ِيلَ الت متُْ عنِدَْ قدَمَيَْ غمَاَلائَ َّ المْدَيِنةَِ وتَعَلَ فيِ هذهِِ 

�لهِ، مثِْ�لكَمُْ جمَيِعاً اليْوَمَْ« ]أعمال الرسل 3:22[ وكَُنتُْ غيَوُراً فيِ أُموُرِ ال�

لم يكن بولس جاهلا على الإطلاق )على حد قوله( بل كان يتمتع بمستوى عال من التعليم 

والتعمق في فهمه لعلم اللاهوت اليهودي. والآن، فإن الأمر الهام الذي يستحق التفكر به هو 

مبررات بولس لعلم اللاهوت الخاص به، فلقد رأينا من خلال كتاباته أنه يبذل ا�لكثير من 

الجهد لمحاولة تقديم إسناد من النصوص المقدسة لمعتقداته باقتباسه من العهد القديم، و�لكن 

الأمر الغريب للغاية أن بولس قلما يستند على أقوال عيسى أو أفعاله؛ وفي الواقع فإن أقوى 

الحجج التي كان من الممكن أن يطرحها بولس كانت هي الدعوة لممارسات عيسى وتعاليمه. 

وقد يكون ذلك بمثابة دعم شرعي لآرائه – أنظر إلى ما قاله عيسى وما فعله. و�لكن بولس لم 

يقدم هذه الحجة بالتحديد لأنه لم يستطع – حيث لم تدعم أي من تعاليم عيسى معتقدات بولس 

المتمثلة على سبيل المثال في التخلي عن الشريعة، وهذا دليل آخر على أن ما علمه بولس كان 

يخالف عيسى نفسه. ولم يكن بولس من أتباع عيسى المخلصين على الإطلاق، فاخترع في الواقع 

يل التعاليم اليهودية التي علمها عيسى إلى دين جديد كليا بجعله قائما على  دينا جديدا، وقام بتحو

الاقتباس المضلل من العهد القديم.



182

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

هل أرسل عيسى حقا إلى العالم بأسره؟

ه أُرسل فقط إلى بني إسرائيل؟ الجواب يعتمد حقا  َّ هل كان عيسى مُخلَصًِّا للعالم بأسره أم أن

على من تبحث في كتاباته في العهد الجديد. لقد رأينا أنه لدينا حالة من الح�يرة في وقت مبكر 

إلى  بمعتقدات متعارضة. وعندما نظرنا  المتعددة، وكل منها يبشر  المسيحية  بالأصول  تتعلق 

كتابات بولس، وجدنا أنه يعلن أن عيسى قد ألغى الشريعة، وأن عيسى رسول مرسل إلى اليهود 

ية  يعة الموسو وغير اليهود على حد سواء. وبالنظر إلى الزعماء، مثل يعقوب، وجدنا أن الشر

كانت نافذة إلى حد كبير في نظره، وأنه كان ينظر إلى غير اليهود باعتبارهم غرباء، وبالتالي 

كان قراره في مجمع أورشليم أن تكون قوانين العهد القديم التي تتعلق بالأجانب الذين يعيشون 

بين بني إسرائيل ملزمة أيضا لغير اليهود.

فمن  مماثلة.  مشوشة  صورة  لدينا  تتكون  الجديد  العهد  في  عيسى  كلمات  إلى  ننظر  وعندما 

ناحية لدينا تصريحات لا لبس فيها من عيسى يقول أنه أرسل فقط لإنقاذ بني إسرائيل: »ماَ 

ِيلَ« ]متى 24:15[؛ ومن ناحية أخرى لدينا  الةَِّ، إِلىَ بيَتِْ إِسرْاَئ َّ إِلىَ الْخرِاَفِ الضَّ أُرْسِلتُْ إِلا

ِياً  ا يسَوُعَ آت َّ اليِ رأََى يوُحَن َّ تصريحات بشأنه تقول أنه أرسل لإنقاذ العالم بأسره: »وفَيِ اليْوَمِْ الت

]يوحنا 29:1[. ويحاول  العْاَلمَِ«  خَطيِئةََ  يلُ  ِ يزُ الذَّيِ  �لهِ  ال� حمَلَُ  هوَُ  هذَاَ  قاَئلِاً:  فهَتَفََ  نَحوْهَُ، 

َّ إلى غير اليهود،  المسيحيون فهم هذا بقولهم أن عيسى أُرسل  في البداية إلى بني إسرائيل، ثم

وأنه في نهاية المطاف لم يعد هناك أي تمييز سواء في الاعتقاد أو الممارسة، وهذا يشبه علم 

اللاهوت الخاص ببولس إلى حد كبير:

لاً  �لهِ للِْخلَاصَِ، لكِلُِّ منَْ يؤُمْنُِ، للِيْهَوُديِِّ أَوَّ هُ قدُْرةَُ ال� َّ »فأََناَ لاَ أَسْتحَِي باِلإِنْجيِلِ، لأَن

َّ للِيْوُناَنيِِّ« ]رومية 16:1[ ثم

يل بعد بولس،  علينا أن نضع في اعتبارنا أنَّ العديد من أسفار العهد الجديد أُلفِّت بعد وقت طو

وبالتالي فإن مؤلفي هذه الأسفار قد يكونوا تأثروا بشدة بمسيحية بولس عندما كانوا يفسرون 

ثم يسجلون حياة عيسى وتعاليمه. وتذكر أننا قد رأينا بالفعل دلائل على التحيز تجاه بولس عندما 

أعلنوا قدسية العهد الجديد، حيث يستحوذ على ما يقرب من نصف صفحات أسفار العهد 



183

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الجديد السبعة والعشرين المنسوبة إليه.

يمكننا تسليط بعض الضوء على مسألة القوم الذين أُرسل إليهم عيسى بالنظر إلى أولئك الذين 

كانوا أقرب إليه. فمن كان أجدر بفهم رسالة عيسى الحقيقية على أفضل وجه: هل كانوا أفرادا 

عون أنهم تعرفوا عليه في  مثل بولس لم يلتقوا به أبدا أثناء وجوده على الأرض، و�لكنهم يدَّ

يا، أم هم أصدقاء عيسى وأفراد عائلته مثل أخيه يعقوب الذي كان الأقرب إلى المصدر  رؤ

وعرف عيسى شخصيا كما لم يعرفه بولس؟ و هؤلاء اعتمد فهمهم أيضا لرسالة عيسى على عقود 

من العيش مع عيسى والتحدث إليه، وليس من خلال تجارب غامضة لا يمكن التحقق منها 

ع أورشليم لفهم مهمة  َّ يقة تعاملهم مع حادثة مجُم أثناء رحلة إلى دمشق. ويمكننا النظر في طر

بين الرسل والشيوخ  ا�لكثير من الخلاف  أنه في بادئ الأمر كان هناك  بتمعن. تذكر  عيسى 

حول كيفية التعامل مع التدفق المفاجئ لأعداد كبيرة من غير اليهود، وتحديدا فيما يتعلق 

بمسألة مدى وجوب اتباعهم للشريعة، ورأينا أنه �لكي يتوصلوا إلى قرار لم يكن لديهم أي 

مرجع إلى أي من تعاليم عيسى. فلماذا لم يترك عيسى وراءه بعض التعاليم حول كيفية التعامل 

مع غير اليهود؟ على ما يبدو أن تعاليم عيسى لم تذكر أي شيء بشأن هذا الأمر على الإطلاق، 

وبالإضافة إلى ذلك إذا كان غير اليهود في الأصل هم القوم الذين أُرسل إليهم عيسى وهم 

جزء من مهمته منذ البداية، إذن فبالنظر إلى الأهمية البالغة التي لعبتها الشريعة في حياة اليهود 

منذ عهد موسى، كان السؤال الأول بالتأكيد الذي قد يكون الرسل والشيوخ قد سألوه لعيسى 

هو: »عندما نصل في نهاية المطاف إلى تبشير غير اليهود بالإنجيل، فما هو وضعهم فيما يتعلقُ 

ية هذه المسألة.  ع لتسو َّ بالشريعة؟« ورغم ذلك فهذا ليس ما نجده؛ وإنما كان عليهم عقد مجُم

وهذا يدل على أن التدفق المفاجئ لأعداد كبيرة من غير اليهود إلى الدين كان تحولا للأحداث 

غير مخطط له، وغير متوقع، وليس شيئا كان عيسى قد أعدهم له، وبالتالي حدث الاحتكاك 

والخلاف حول كيفية التعامل معهم.

قد تكون الإجابة على سؤال: »إلى من أرسل عيسى؟« هي أبسط الأشياء، فلماذا بشرََّ عيسى 

�له أرسله  برسالة الامتثال الكلي للشريعة؟ لقد بشرَّ برسالة تتمحور حول الشريعة تحديدا، لأن ال�



184

سابعل الالفص: ن ابتدع دينا جديدا؟مهو  لعيسى أم خلصمبولس- أهو التابع ال

إلى أهل الشريعة أي بني إسرائيل. وهذا هو رأي كثير من المؤرخين وعلماء اللاهوت الذين 

يقول البروفيسور  �له أرسل إلى بني إسرائيل فقط. و يؤمنون بأن عيسى التاريخي رأى نفسه نبيا ل�

ستانلي إي بورتر المتخصص في دراسات العهد الجديد إن عيسى »أرسل إلى بيت إسرائيل 

بغير بني إسرائيل على الإطلاق«  لها أي علاقة  لم يكن  أعلنها  التي  فقط« وأن »الثيوقراطية 

]103[

القرآن يدعم هذا الفهم لأنه يكشف لنا أن عيسى قد أرسل في المقام الأول إلى بني إسرائيل 

ِيلَ« ]آل  ورْاَةَ واَلْإِنْجيِلَ .ورَسَُولاً إِلىَٰ بنَيِ إِسرْاَئ َّ َابَ واَلْحكِْمةََ واَلت يعُلَمِّهُُ الكْتِ وليس للعالم كله: »وَ

ية المتعمقة بشأن رسالة عيسى  عمران 48-49[. وفي القرآن رأينا العديد من الأمثلة على الرؤ

الحقيقية، وبالتالي فإن تصريحات القرآن لها مغزى. وكما هو الحال مع الثالوث والصلب فهذه 

يق أمام الشعب اليهودي لقبول عيسى باعتباره مسيحا.  يلها القرآن، مما يمهد الطر عقبة أخرى يز

إلى  أُرسل  الذي  المسيح  اليهودية عن  التوقعات  تتماشى مع  القرآن صورة عن عيسى  يقدم  و

بني إسرائيل، والذي كان يؤيد شريعة موسى. والآن إذا كان عيسى مجرد نبي آخر من أنبياء 

بني إسرائيل أرسل خصيصا إلى بني إسرائيل، فما هو وضع غير اليهود تجاه ذلك؟ فهل هم 

�له بشكل دائم في الواقع؟ سنرى في الفصل التالي أن الشعب اليهودي  مستبعدون عن عهد ال�

�له؛ لأن عيسى أتى ببشارة أنه سيأتي من بعده فردٌ عظيم سيكون نورا للعالم  لا يحتكر وحي ال�

بأسره واليهود وغير اليهود على حد سواء.



185

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

الفصل الثامن

عيسى يبشرِّ بنبي يأتي من بعده

�له للبشرية، ولن يأتي نبي آخر بعده. ومع ذلك  تعُلمِّ المسيحية أن عيسى هو آخر ممثل أرسله ال�

فإن مثل هذه المعتقدات تتعارض مع ما علمّه عيسى في العهد الجديد. فنجد أن عيسى تحدث 

�له من بعده: عمن سيرسله ال�

»وسََوفَْ أَطْلبُُ منَِ الآبِ أَنْ يعُطْيِكَمُْ معُيِناً آخرََ يبَقْىَ معَكَمُْ إِلىَ الأَبدَِ« ]يوحنا 

]16:14

هُ يعُلَمِّكُمُْ كلَُّ شيَْءٍ،  َّ وحُ القْدُسُُ، المْعُيِنُ الذَّيِ سَيرُسِْلهُُ الآبُ باِسْميِ، فإَِن ُّ ا الر »وأََمَّ

ُلتْهُُ �لكَمُْ« ]يوحنا 26:14[ وَيذُكَرِّكُمُْ بكِلُِّ ماَ ق

احْتمِاَلهِاَ.  عنَِ  تعَجِْزوُنَ  الآنَ  كمُُ  َّ وَ�لكِن �لكَمُْ،  أَقوُلهُاَ  كَثيِرةٌَ  أُموُرٌ  عنِدْيِ  »ماَزاَلَ 

هُ لاَ يقَوُلُ شَيئْاً منِْ  َّ ِيكمُْ روُحُ الْحقَِّ يرُشِْدكُمُْ إِلىَ الْحقَِّ كلُهِِّ، لأَن وَ�لكِنْ، عنِدْمَاَ يأَْت

يطُْلعِكُمُْ علَىَ ماَ سَوفَْ يَحدْثُُ« ]يوحنا 12:16- عنِدْهِِ، بلَْ يُ�خبْرِكُمُْ بمِاَ يسَْمعَهُُ، وَ



186

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

]13

ية إلى الحقيقة  �له سيرسل بشيرا – الروح القدس – ليرشد البشر نرى هنا أن عيسى تنبأ بأن ال�

الكاملة، و�لكن ما هو »الروح القدس«؟ عادة ما يفسر المسيحيون ذكر الروح القدس كإشارة 

ليس مرُضيا،  التفسير  القدس. ومع ذلك هذا  الروح  �له  ال� الثالوث وهو  الثالث من  للأقنوم 

المقدس كمذهب. ولنلاحظ أن  الكتاب  الثالوث، وغيابه من  خاصة في ضوء دراستنا عن 

ُلتْهُُ �لكَمُْ«،  عيسى يقول أن هذا الروح القدس سوف »يعُلَمِّكُمُْ كلَُّ شيَْءٍ« و »يذُكَرِّكُمُْ بكِلُِّ ماَ ق

للبشرية.  المعرفة  يلعب دورا في جلب  الروح القدس سيدعم عيسى، و وهذا دليل على أن 

ويشرح هذا وحي القرآن على أكمل وجه – مثلما رأينا في القرآنِ، وهو الذي يستعيد رسالة 

أن  مفهوم  القرآن كذلك  ويدعم  الحقيقية.  بتعاليمه  ية  البشر يذكر  لأنه حرفيا  الأصلية  عيسى 

بن  �له مثل عيسى: »وآَتيَنْاَ عيِسىَ إ الروح القدس ليس أقنوما إلهيا بل مجرد أقنوم دعَمَ أنبياء ال�

دْناَهُ برِوُحِ القْدُسُِ« ]البقرة 87[. يفهم المسلمون أن الروح القدس يشير إلى  َّ يمََ البْيَنِّاَتِ وأََي مرَْ

د صلى الله عليه وسلم: »قلُْ  َّ �له للقرآن على سيدنا محُم يل بالروح التي نزلت بوحي ال� يل، فالقرآن يصف جبر جبر

َبكَِّ باِلْحقَِّ ليِثُبَتَِّ الذَّيِنَ آمنَوُا وهَدُىً وَبشُرْىَٰ للِمْسُْلمِيِنَ« ]النحل 102[ لهَُ روُحُ القْدُسُِ منِْ ر َّ نزَ

يسلط القرآنُ المزيد من الضوء على نبوءة عيسى:

ورْاَةِ  َّ الت فيِ  عنِدْهَمُْ  باً  مكَْتوُ يَجدِوُنهَُ  الذَّيِ  الْأُمِّيَّ  بيَِّ  َّ الن سُولَ  َّ الر بعِوُنَ  َّ يتَ »الذَّيِنَ 

]157 ]الأعراف  واَلْإِنْجيِلِ« 

لليهود  ية  السماو ا�لكتب  في  نفسه مذكورا  محمد صلى الله عليه وسلم  النبي  أن  على  القرآن ينص  أن  نلاحظ 

والمسيحيين. وعندما نفحص العهد القديم سنجد أن هناك بالطبع العديد من النبوءات التي 

تتنبأ بمجيء نبي عربي، وسننظر في اثنين على الأخص: سفر ]التثنية 33[ وسفر ]أشعياء 42[.

النبوءة في سفر التثنية 33

سنبدأ مناقشتنا بالسورة رقم 95 من القرآن، »سورة التين«:

َلدَِ الْأَميِنِ لقَدَْ خلَقَْناَ الْإِنسْاَنَ فيِ أَحْسنَِ  يتْوُنِ وطَُورِ سِينيِنَ وهََٰذاَ البْ َّ »واَلتيِّنِ واَلز



187

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

غيَرُْ  أَجْرٌ  َاتِ فلَهَمُْ  الِح الصَّ الذَّيِنَ آمنَوُا وعَمَلِوُا  ا  إِلَّ أَسْفلََ سَافلِيِنَ  َّ ردَدَْناَهُ  يمٍ ثمُ تقَْوِ

َاكمِيِنَ« ]التين 95[ الْح هُ بأَِحكْمَِ  ّلَ باِلديِّنِ أَليَسَْ ال ممَنْوُنٍ فمَاَ يكُذَبِّكَُ بعَدُْ 

ة بعبارة  َّ �له إلى ثلاثة أماكن: أرض فلسطين وهي المعني في بداية هذه السورة من القرآن يشير ال�

سِينيِن«  الثاني »طُورِ  يتْوُنِ« حيث تعرف فلسطين بوفرة هذه الفاكهة، والمكان  َّ واَلز »واَلتيِّنِ 

الْأَميِنِ« تشير إلى مدينة مكة في السعودية،  َلدَِ  يعرف أنه في مصر، والعبارة الثالثة »هَٰذاَ البْ

�له عليه الوحي بهذه السورة من  د صلى الله عليه وسلم عندما أنزل ال� َّ فهو المكان الذي كان يعيش فيه النبي محُم

القرآن.

يذكر الكتاب المقدس نفس الأماكن في نبوءة قالها موسى حينما تنبأ بظهور »نار شريعة« في 

شبه الجزيرة العربية:

ِيلَ قبَلَْ موَتْهِِ، فقَاَلَ:  �لهِ، بنَيِ إِسرْاَئ َّتيِ باَركََ بهِاَ موُسىَ، رجَلُُ ال� »وهَذَهِِ هيَِ البْرَكَةَُ ال

َّقَ فيِ جَبلَِ فاَراَن؛َ جاَءَ  بُّ منِْ سِيناَءَ، وأََشرْفََ علَيَْهمِْ منِْ سَعيِرَ، وتَأََل َّ »أَقبْلََ الر

]التثنية  علَيَْهمِْ«  برَقٌْ  يوُمْضُِ  يمَيِنهِِ  وعَنَْ  َئكِةَِ  المْلَا منَِ  الأُلوُفِ  بعِشَرَاَتِ  مُحاَطاً 

]2-1:33

سنوضح أن هذه النبوءة في الحقيقة تشير إلى الثلاث ديانات: الإبراهيمية وهم اليهودية والمسيحية 

والإسلام، ويمكن تقسيم هذه النبوءة إلى جزئين:

11 ذكر سيناء وسعير وفاران.

22 ظهور عشرة آلاف ملكا وشريعة.

سنناقش كلا من الجزئين بالتفصيل:

ذكر سيناء وسعير وفاران

َّقَ فيِ جَبلَِ فاَراَنَ« بُّ منِْ سِيناَءَ، وأََشرْفََ علَيَْهمِْ منِْ سَعيِرَ، وتَأََل َّ »أَقبْلََ الر

يرى المرء هنا بمنتهى الوضوح ذكر الأماكن الثلاثة، فسيناء في مصر حيث جاء موسى برسالة 

إلى  أما سعير فهي إشارة ضمنية  سِيناَءَ«،  بُّ منِْ  َّ الر العبارة »أَقبْلََ  �له مثلما يتضح من  ال� من 



188

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

فلسطين حيث كان يقع جبل سعير في مم�لكة إدوم القديمة في فلسطين، وذلك وفقا لمعلقي 

للأدوميين في شرق سيناء« ]104[،  القديم حيث قالوا: »سعير هي الأرض الجبلية  العهد 

�له: »وأََشرْفََ علَيَْهمِْ منِْ سَعيِرَ« ففلسطين هي المكان الذي ظهر فيه عيسى بدعوة إلى ال�

عن  �له  ال� يعلن  حيث  الآية  من  الأخير  الجزء  في  إليه  يشار  مكان  أي  هو:  الأهم  والسؤال 

َّقَ فيِ جَبلَِ فاَراَنَ«؟ يقول لنا الكتاب المقدس أن فاران هو المكان الذي سكنه إسماعيل:  »وتَأََل

هُ زوَْجةًَ منِْ مصِرَْ« ]التكوين 21:21[. ولم يسكن إسماعيل أي مكان غير  أُمُّ خذَتَْ لهَُ  »واَتَّ

شبه الجزيرة العربية، ومن المهم ملاحظة أن جغرافيي الكتاب المقدس اختلفوا بشأن الموقع 

الدقيق لفاران، ومع ذلك أجمعوا على أن فاران في مكان ما في شبه الجزيرة العربية. وفيما يلي 

تعليق كلارك على الكتاب المقدس:

ية فاران – ومن المسموح أنْ يكونَ هذا بشكلٍ عام جزءاً من  »فقد سكن في بر

الصحراء التابعة للمقاطعة العربية في محيط جبل سيناء؛ ويبدو ذلك معناه المعتاد 

سة« في النصوص المقُدَّ

ي�خبرنا قاموس سترونج للكتاب المقدس أيضا أن فاران صحراء في شبه الجزيرة العربية:

فاران: صحراء في شبه الجزيرة العربية – فاران.

وكتب سيبيوس – أسقف أرمني ومؤرخ من القرن السابع – في وصف الغزوة العربية في 

عصره أن العرب »احتشدوا وخرجوا من فاران« ]105[.

وتؤكد موسوعة الكتاب المقدس التي حررها الأب توماس كيلي تشين: »تشير فاران إلى أسماء 

القبائل العربية فران أو فاران« ]106[.

وتربط مخطوطات البحر الميت – التي يعود تاريخها إلى القرن الثاني قبل الميلاد، وتمثل أقدم 

يفيا الأخرى – إسماعيل وأنساله بشبه  دليل على مخطوطات العهد القديم الباقية وأسفار الأبوكر

الجزيرة العربية:

فاران حتى  في  يا وسكنوا  ذهبوا سو وأبناؤهم  قطورة  وأبناء  وأبناؤه  »وإسماعيل 



189

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

مدخل بابل في كل الأرض التي تقع ناحية الشرق وتواجه الصحراء، واختلطوا 

ببعض وأطلق عليهم العرب والإسماعيليين« ]107[

كتب  مسيحي  مؤرخ  وهو   – سوزومين  اسمه  الخامس  القرن  من  إخباري  مؤرخ  وكتب 

براهيم وبالتالي أطلق عليهم  ا�لكثير عن تاريخ ا�لكنيسة – أن العرب من أنسال إسماعيل ابن إ

ير، والتزموا بكثير  الإسماعيليون، ومارسوا عادة الختان مثل اليهود، وامتنعوا عن أكل لحم ال�خنز

من طقوس اليهود الأخرى وعاداتهم. وكتب »بالطبع ما يزال البعض منهم – حتى اليوم – 

ينظمون حياتهم وفقا للمبادئ اليهودية« ]108[.

لذا فإن مما لا شك فيه أن فاران التي سكنها إسماعيل كانت في شبه الجزيرة العربية، وفي 

الحقيقة يمكننا تحديد هذا المكان بصورة أدق. ويدعم البحث الأكاديمي الحديث ادعاء أن 

فاران التي سكنها إسماعيل كانت بالطبع في مكان محدد من شبه الجزيرة العربية يعرف بالحجاز 

في غرب المم�لكة العربية السعودية الحديثة. وقال عرفان شهيد – أحد أشهر الجهابذة في العالم 

في الجغرافيا/التاريخ العربي القديم في عصور ما قبل الإسلام – أن هناك مكان اسمه فاران 

باحث   – شهادة  البروفيسور حسيب  واقترح  سليم ]109[.  بني  قبيلة  إلى  ينتمي  الحجاز  في 

ية فاران في صحراء غرب  وبروفيسور إسرائيلي – في ترجمته للنسخة السامرية للتوراة تحديد بر

الجزيرة العربية المعروفة اليوم بالحجاز ]110[.

يدعي بعض المسيحيين أن فاران ليست في شبه الجزيرة العربية، بل في صحراء سيناء في مصر، 

و�لكن لا يمكن أن يكون ذلك صحيحا، لأن العهد القديم يفرق بمنتهى الوضوح بين سيناء 

ِيلَ فيِ صَحرْاَءِ سِيناَءَ منِْ مكَاَنٍ إِلىَ آخرََ إِلىَ  وفاران باعتبارهما مكانين مختلفين: »فاَرْتَحلََ بنَوُ إِسرْاَئ

ةِ فاَراَنَ« ]العدد 12:10[ َّ ي ِّ حاَبةَُ فيِ برَ تِ السَّ َّ أَنِ اسْتقَرَ

يعة ظهور عشرة آلاف ملكا وشر

َئكِةَِ وعَنَْ يمَيِنهِِ  يأخذنا ذلك إلى الجزء التالي من النبوءة: »جاَءَ مُحاَطاً بعِشَرَاَتِ الأُلوُفِ منَِ المْلَا

يوُمْضُِ برَقٌْ علَيَْهمِْ« والسؤال الذي يجب أن نسأله الآن هو: من جاء من شبه الجزيرة العربية 

أو إليها مع عشرة آلاف ملكا بشريعة في يده اليمنى؟ مثلما رأينا، المكان الثالث – فاران – هو 



190

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

يصادف أن هذا هو نفس المكان الذي  إشارة مباشرة إلى غرب المم�لكة العربية السعودية، و

ولد فيه محمد صلى الله عليه وسلم، أي في مدينة مكة التي تقع غرب المم�لكة العربية السعودية. وفي ذلك الوقت 

�له  في القرن السابع كان معظم أهل مكة مشركين، ثم بعد ذلك في عام 610م اصطفى ال�

محمد نبيا له، وبدأ محمد يدعو قومه إلى دين جديد قائم على التوحيد. وفي البداية بشر محمد بدينه 

سرا، وكان أول أتباعه يجتمعون في السر، وعندما جهر أخيرا برسالته قابله الناس هو وأتباعه 

بعداء كبير، ووضعته مهمة إصلاح المجتمع – التي شملت دعوة قومه إلى ترك عبادة الأصنام 

ياء مكة وأقوى قبائلها. والمطالبة بحقوق الفقراء والضعفاء – في حالة صدام حتمي مع أثر

لهيكل  وتهديدٍ  منافسة  رأوا من عقيدة  ما  العنف ضد  وأثار زعماء مكة حملة مستدامة من 

سلطتهم، وعلى مدار أكثر من عقد عانى المسلمون من الاضطهاد الشديد؛ حيث تحملوا الضرب 

مقاطعة  إلى  أدت  اتفاقية  على  مكة  زعماء  ع  َّ ووق قتل.  بعضهم  أن  والسجن حتى  والتعذيب 

المسلمين والقبائل التابعة لهم اجتماعيا واقتصاديا، وأجبرت هذه الظروف محمدا وأتباعه على 

ترك منازلهم والتجول في ضواحي مكة، وبسبب حصرهم في وادي الصحراء ذي الطبيعة 

القاسية البور، عانوا لمدة ثلاث سنوات مع حرمانهم من الغذاء والمياه أيضا. وأثناء ما يعرف 

بعام الحزن توفي أبو طالب عم محمد، وحل مكانه أبو لهب – أكبر عدو للإسلام في بداياته 

الإسلامية  الأمة  وبالتالي تضاعف اضطهاد  القبيلة.  محمد – حيث أصبح زعيم  أعداء  وألد 

الأولى في مكة، وفي عام 622م – بعد المعاناة لمدة عقد ونصف تقريبا – ترك النبي محمد 

صلى الله عليه وسلم وأتباعه وطنهم في مكة هربا من الاضطهاد، واضطروا إلى ترك أملاكهم ومقتنياتهم التي 

أعداؤهم. صادرها 

ووصلوا سالمين إلى المدينة، وهناك اجتمعت الأمة الإسلامية الأولى من جديد وازدهرت، 

و�لكن لم يوضع حد لاضطهاد أعدائهم لهم على الإطلاق، فقد دخلت قبائل مكة في حروب 

ضد المسلمين على مدار السنوات العشر اللاحقة . وفي عام 629م، خرق أهل مكة معاهدة 

سلام متبادلة مع المسلمين، وعلى إثر ذلك قاد النبي محمد صلى الله عليه وسلم جيشا مسلما يتكون من عشرة 

آلاف شخص في عودة منتصرة إلى موطنهم في مكة بعد حوالي عقد من إجبارهم على تركها، 



191

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

يعرف هذا الحدث التاريخي بفتح مكة: و

�لهِ عنه: أنَّ النبيَّ صلى الله عليه وسلم خرج في رمضان من المدينة، ومعه  بن عباس رضي ال� عن إ

عشرة آلاف، وذلك على رأس ثمان سنين ونصف على مقدمه المدينة، فسار هو 

يصومون حتى بلغ ا�لكديد – وهو ماء بين  ومن معه من المسلمين إلى مكة، يصوم و

�لهِ  عسفان وقديد – أفطر وأفطروا. وقال الزهري: »وإنما يؤخذ من أمر رسول ال�

صلى الله عليه وسلم الآخر فالآخر )عند الحكم(« ]111[

هذا تحقق حرفي لتنبؤ الكتاب المقدس بقدوم عشرة آلاف قديس إلى مكة. وهؤلاء القديسون 

�له ورسوله في جميع الأمور. هم العشرة آلاف مسلم الذين رافقوا محمدا في الفتح وأطاعوا ال�

�له عليه  لم يصل النبي محمد صلى الله عليه وسلم بجيش فقط،  بل أحضر معه القرآن أيضا - الشريعة التي أنزلها ال�

يل. والقرآن هو الكتاب الذي حكم به النبي محمد صلى الله عليه وسلم في جميع الأمور،  من خلال الملك جبر

ولم يستثن في حكمه مصير أهل مكة. وقبل أنْ يأمر الجنود بدخول مكة أعطاهم تعليمات بألا 

يهاجموا إلا من استل سيفه ضدهم. كما أمرهم أن لا يضعوا أيديهم على ممتلكات أهل مكة 

المنقولة وغير المنقولة، وألا يدمروا أي شيء ]112[. ودخل الجيش المسلم المدينة دخولا 

سلميا، فلم يتعرض أي بيت للسرقة؛ ولم يتعرض أي رجل أو امرأة للأذى أو حتى للإهانة. 

وكان أول شيء قام به النبي محمد صلى الله عليه وسلم هو الذهاب إلى ا�لكعبة، التي يؤمن المسلمون أن من 

براهيم وإسماعيل كمكان مخصص لعبادة الإله الواحد، و�لكن بعد ذلك  بناها في الأصل هما إ

لها أهل مكة الوثنيون إلى بيت لعبادة الأصنام. وهناك بدأ بتدمير الأصنام والآلهة الباطلة  َّ حو

التي بداخلها وهو يتلو الآية التالية من القرآن: »وقَلُْ جاَءَ الْحقَُّ وزَهَقََ البْاَطلُِۚ  إِنَّ البْاَطلَِ كاَنَ 

زهَوُقاً« ]الإسراء 81[. ثم مشى النبي أمام أهل مكة الخاسرين الذين كانت قلوبهم ترتجف 

من الخوف منتظرين ما سيفعله بهم الفاتح المنتصر. وخاف أهل مكة لأن العرب عاشوا على 

نوع ما  ا�لكثير عقابا من  فتوقع  والقتل،  الانتقام  ممارسة  يعتمد على  الذي كان  الثأر  قانون 

د يملك السلطة لفرض تلك العقوبة، و�لكن بدلا من ذلك منح  َّ وفقا لتقاليد العرب، وكان محُم

�لهِ �لكم وهو أرحم  النبي عفوا عاما لجميع سكان مكة، قائلا لهم: »لا تثريب عليكم اليوم يغفر ال�



192

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

الراحمين« ]113[.

عديدة،  لسنوات  وأتباعه  هو  الذين اضطهدوه  أولئك  ينتقم من كل  أن  د  َّ محُم بإمكان  كان 

هاَ  و�لكن بدلا من ذلك سامحهم. وكان تصرفه الرحيم طبقا لقوانين العدالة في القرآن: »ياَ أَيُّ

بَيِنَ« ]النساء   أَنفْسُِكمُْ أَوِ الوْاَلدِيَنِْ واَلْأَقرْ
ٰ
هِ ولَوَْ علَىَ ّلَ اميِنَ باِلقْسِْطِ شهُدَاَءَ ل َّ الذَّيِنَ آمنَوُا كُونوُا قوَ

135[؛ من السهل أن تسامح الآخرين عندما تكون في موقف ضعف وليس لديك أي خيار، 

ياء  و�لكنه من الصعب للغاية القيام بذلك عندما تجد نفسك في موقف قوة على أعدائك الأقو

والطغاة الوحشيين. وهذه صفة من الصفات الحسنة العديدة التي يتميز بها النبي محمد صلى الله عليه وسلم التي 

ِينَ«  َم ا رحَْمةًَ للِعْاَل بدلت ا�لكراهية في قلوب أعدائه إلى حب له، كما يشهد القرآن: »ومَاَ أَرْسَلنْاَكَ إِلَّ

]الأنبياء 107[.

الإسلام،  نبي  مجيء  مع  بحذافيرها  تحققت  المقدس  الكتاب  نبوءة  أن  نلاحظ  وباختصار، 

في هذه  العربية  الجزيرة  من  بأكملها ظهر  ية  البشر تاريخ  في  آخر  أي شخص  يوجد  لا  حيث 

محمد صلى الله عليه وسلم. النبي  ما عدا   - آلاف قديس وشريعة  الظروف - مع عشرة 

الإجابة على الاعتراضات الشائعة على سفر التثنية

من المحتمل أن الاعتراض الأكثر شيوعا ضد سفر التثنية 33 هو أنه مكتوب بصيغة الماضي، 

ولذلك لا يمكن أن يكون نبوءة عن محمد في المستقبل:

يمَيِنهِِ  وعَنَْ  َئكِةَِ  المْلَا منَِ  الأُلوُفِ  بعِشَرَاَتِ  مُحاَطاً  جاَءَ  فاَراَن؛َ  جَبلَِ  فيِ  َّقَ  »وتَأََل

يوُمْضُِ برَقٌْ علَيَْهمِْ« 

باسم  يعرف  المقدس، و الكتاب  نبوءات  للغاية في  الواقع شائعا  هذا أسلوب أدبي يكون في 

الزمن النبوئي التام الذي يستخدم لوصف الأحداث المستقبلية التي من المؤكد حدوثها والتي 

بالفعل نحاة العصور  بالفعل ]114[. واقترح  الماضي كما لو أنها قد حدثت  إليها بزمن  يشار 

يون نوع » النبوئي التام«، مثل ديفيد كمحي: »إن المسألة واضحة كما لو أنها مرت  الوسطى العبر

يصفه الحاخام إسحاق بن يدعيا: بالفعل« ]115[. و



193

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

عن  التحدث  في  الأنبياء  يقة  طر تلك  كلماتهم  في  المباركة  الذاكرة  ذوو  ]الحاخامات[  اتبع 

ية ما كان سيحدث في  يا نبو شيء سيحدث في المستقبل بلغة الماضي. وبما أنهم رأوا في رؤ

�له[  المستقبل، فبذلك تحدثوا عنها بالزمن الماضي وأكدوا على حدوثها لتعليم اليقين بكلمات ]ال�

–تبارك- ووعده الحق الذي لا يمكن أن يتغير أبدا ورسالته الرحيمة التي لا يمكن تبديلها. 

]116[

هناك العديد من الأمثلة على هذا الأسلوب الأدبي في العهد القديم بأكلمه، فعلى سبيل المثال 

في قصة نوح:

إِلىَ  بنَيِكَ  ونَسِاَءِ  واَمْرأََتكَِ  بنَيِكَ  معََ  أَنتَْ  فتَدَْخلُُ  عهَْداً،  معَكََ  سَأُقيِمُ  »وَ�لكَِنيِّ 

]18:6 ]التكوين  الفْلُكِْ« 

�له قال »فتَدَْخلُُ  �له نوحا ببناء السفينة، وبعد أن أخبره كيف يبنيها يقول النص إن ال� هنا أمر ال�

إِلىَ الفْلُكِْ«، ولم تكن السفينة قد بنيت في ذلك الوقت بعد، وعندما بنيت في نهاية المطاف 

ا ادْخلُْ أَنتَْ وأََهلُْ بيَتْكَِ جمَيِعاً إِلىَ الفْلُكِْ... ]التكوين 1:7[.  َّ �له في إخبار نوح: »هيَ استمر ال�

يوضح الزمن النبوئي التام في سفر ]التكوين 18:6[ أن نوحا سيدخل السفينة، وتقول معظم 

ية التي لا ترغب في تضليل القارئ شيئاً مثل: »وستدخل الفلك« النسخ الإنكليز

مثال آخر هي قصة يوسف:

خاَءِ الذَّيِ عمََّ أَرْضَ مصِرَْ،  َّ اسُ كلَُّ الر َّ ى ينَسْىَ الن َّ »تعَقْبُهُاَ سَبعُْ سَنوَاَتِ جُوعٍ، حَت

وَيتُلْفُِ الْجوُعُ الأَرْضَ« ]التكوين 30:41[

نرى هنا أنه عندما فسر يوسف حلم الملك، تنبأ بأنه سيكون هناك سبع سنوات من الخصب 

والعطاء، وتليها سبع سنوات عجاف، وعند وصفه السنوات السبع العجاف يتحدث عنهم في 

الزمن النبوئي التام مشيرا إليهم في الزمن الماضي للتوكيد. ولتجنب تضليل القارئ تقول كل 

ية تقريبا أن السنوات العجاف »ستأتي« نسخة باللغة الإنكليز

في كتابات أشعياء:

ةُ  العْاَمَّ وَيهَلْكُِ  جُوعاً،  عظُمَاَؤهُمُْ  وَيمَوُتُ  يعَرْفِوُنَ،  لاَ  همُْ  لأَنَّ شَعبْيِ  يسُْبىَ  »لذِلَكَِ 



194

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

]13:5 ]أشعياء  ظَمأَ« 

السبي العظيم المذكور هنا هو إشارة إلى الأسر البابلي، وعلى الرغم من أن هذا الحدث التاريخي 

يلة من موت أشعياء، فإنه في رؤيته للمستقبل يتحدث عنه كما  لم يكن ليحدث إلا بعد فترة طو

لو كان قد حدث بالفعل لإيصال شعور باليقين.

يمكن أيضا أن نجد الزمن النبوئي التام في العهد الجديد، فعلى سبيل المثال عندما يتحدث بولس 

�له: بيته على عبادة ال� عن تر

ماَواَتِ فيِ المْسَِيحِ يسَوُعَ« ]أفسس 6:2[ »وأََقاَمنَاَ معَهَُ وأََجلْسَنَاَ معَهَُ فيِ السَّ

ماَواَتِ«،  لاحظ أن الآية تتحدث في الزمن الماضي عندما تقول »وأََقاَمنَاَ معَهَُ وأََجلْسَنَاَ معَهَُ فيِ السَّ

يكتب إف. إف. بروس الباحث في الكتاب المقدس تحديدا عن ]أفسس 6:2[: و

�له قد أجلس شعبه مع المسيح في السماوات هي فكرة لا مثيل لها  »إن فكرة أن ال�

في أي مكان آخر في مجموعة بولس، ويمكن فهم ذلك بشكل أفضل باعتباره بيان 

�له لشعبه - وهو غرض من المؤكد تنفيذه ويمكن أن يقال عنه إنه قد  لغرض ال�

حدث بالفعل« ]117[

نبوءة عن  الماضي لا يستبعد كونه  الإنجيل بصيغة  كتابة نص في  باختصار فإن مجرد  إذن، 

المستقبل.

آلاف من  العبارة »عشرة  التثنية 33 وهو عدم شيوع ترجمة  اعتراض شائع آخر على سفر 

الملائكة« في جميع نسخ الكتاب المقدس، وفي هذا الكتاب، استخدمنا نسخة الملك جيمس 

لترجمة هذه الآية. ومع ذلك فبعض النسخ الأخرى من الكتاب المقدس تترجمه بشكل مختلف 

قليلا، على سبيل المثال:

»جاَءَ مُحاَطاً بعِدَدٍ لا يُحصْى منَِ قدِّيِسِيهِ منِ منُحدَراَت الجبِاًل.ِ ]النسخة الدولية 

الجديدة[

الكتاب  ]دواي-ريميس  برَقٌْ.  يوُمْضُِ  يمَيِنهِِ  وفَيِ  َئكِةَ.  المْلَا منَِ  الأُلوُف  ومعَهْ 

س[ لمقُدَّ ا



195

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ية الأصلية هي »rebabah« التي تحمل معنى »عدد كبير جدا« وفقا للمعجم العبري  الكلمة العبِرْ

لسفر التكوين:

ية للكتاب المقدس العبارة على أنها »عشرة آلاف«، يجدر  بينما تترجم معظم النسخ الإنكليز

البديلة لا يقدح في كونها نبوءة بمجيء محمد. سواء  الترجمات  الإشارة إلى أن أي من هذه 

ترجمها المرء »عشرة آلاف« أو »عدد لايحصى« أو »الآلوف« فجميعها تشير إلى حقيقة أن 

ليتبعوها،  يعة  الأتباع وشر العربية، ويتبعه عدد كبير من  الجزيرة  في شبه  ما سينشأ  شخص 

والنبي محمد صلى الله عليه وسلم هو النبي الوحيد الذي حقق هذه النبوءة في التاريخ. أما بالنسبة لأولئك الذين 

عون أنها ليس نبوءة بمجيء محمد صلى الله عليه وسلم، فالسؤال يبقى مطروحا: من الذي جاء من  لا يزالون يدَّ

شبه الجزيرة العربية بشريعة وعدد كبير من الأتباع؟

النبوءة في أشعياء 42

إحدى أقوى النبوءات الصريحة حول النبي محمد صلى الله عليه وسلم في الكتاب المقدس هي أشعياء 42 التي 

قُ، وأَُخْرىَ جدَيِدةٌَ أُعلْنُِ  الفِةَُ تتَحَقََّ بوُءاَتُ السَّ ُّ تصف نفسها بأنها نبوءة عن المستقبل: »هاَ هيَِ الن

عنَْهاَ وأَُنبْئُِ بهِاَ قبَلَْ أَنْ تَحدْثَُ« ]أشعياء 9:42[؛ ويتناول الفصل بالكامل ظهور شخص واحد: 

ية وكذلك روحية، شخص له صلة بشبه  فرد مرتبط بالمسيح، ملك نبي، شخص ذو سلطة دنيو

الجزيرة العربية. وسنقوم الآن بتحليل بعض الآيات الرئيسية من ]أشعياء 42[:

سمات العبد القادم

بتْهَجََتْ بهِِ نفَْسيِ. وضََعتُْ روُحِي  »هوَ ذا عبَدْيِ الذَّيِ أَعْضُدهُُ، مُختْاَريِ الذَّيِ إ

باِلعْدَْلِ« ]أشعياء 1:42[ ليِسَوُسَ الأُممََ  علَيَهِْ 



196

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

�له، ويصف  يبدأ أشعياء الفصل الثاني والأربعين بلفت انتباهنا إلى شخص مميز جدا سيرسله ال�

هذا الشخص على النحو التالي:

»عبَدْيِ الذَّيِ أَعْضُدهُُ، مُختْاَريِ الذَّيِ ابتْهَجََتْ بهِِ نفَْسيِ«

يذكر على الأقل ثلاثة من أسماء النبي محمد صلى الله عليه وسلم »العبد« و »المختار« و »الذَّيِ ابتْهَجََتْ بهِِ نفَْسيِ« 

�له« وهذا ما ذكره النبي محمد صلى الله عليه وسلم »لا تبُالغوا في إطرائي كما  يعُرف النبي محمد صلى الله عليه وسلم بأنه »عبدُ ال�

�له )عبد  بن مريم لأني مجرد خادم )عبد(. لذلك ادعوني خادم ال� َّصارى في إطراءِ إ بالغََ الن

�له(« ]118[ ال�

»المختار« هو »المصطفى« وهذه اسم آخر للنبي محمد صلى الله عليه وسلم:

�له قبيلة كنانة على القبائل الأخرى من أبناء اسماعيل، وفضل قريش على  »في الواقع فضل ال�

قبائل كنانة الأخرى، وفضل بني هاشم على عائلات قريش الأخرى، واختارني أنا من بني 

�له يحبه أي »حبيب  �له توضح هذه الكلمة أن ال� هاشم« ]119[؛ والشخص الذي »يبتهج« به ال�

�له«، وهو أيضا أحد أسماء النبي محمد صلى الله عليه وسلم.   ال�

�له سيدعم العبد القادم: ويشير أشعياء أيضا إلى أن ال�

»وضََعتُْ روُحِي علَيَهِْ«

�له إلى محمد: يل، قد أرسله ال� �له، الذي يؤمن المسلمون أنه هو الملك جبر يؤكد القرآن أن روح ال�

يماَنُ  َابُ ولَاَ الْإِ »وكَذََٰلكَِ أَوْحَينْاَ إِليَكَْ روُحاً منِْ أَمْرنِاَ ماَ كُنتَْ تدَْريِ ماَ الكْتِ

صرِاَطٍ  إِلىَٰ  لتَهَدْيِ  كَ  َّ وإَِن عبِاَدنِاَ  منِْ  نشَاَءُ  منَْ  بهِِ  نهَدْيِ  نوُراً  جَعلَنْاَهُ  ولََٰكِنْ 

]52 ]الزخرف  مسُْتقَيِم.ٍ« 

 وبالإضافة إلى ذلك، يقول أشعياء أن العبد القادم لن يهتم فقط بأمور أمته بل بأمور أمم 

بأسره: العالم 

»ليِسَوُسَ الأُممََ باِلعْدَْلِ«

التي تعني أيضا   »mishpat« ية العبِرْ التي ترُجمت إلى »العدل« في أشعياء هي الكلمة  الكلمة 



197

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

بالعدل إلى الأمم هي  النبي سيأتي  أنَّ هذا  التوراتية. وحقيقة  ية  العبِرْ للقواميس  الحكم وفقا 

ا نبي  بالملاحظة، فالأنبياء من بني اسرائيل لم يرُسلوا إلى غير بني اسرائيلَ، أمَّ نقطة جديرة 

ّ بعض  الإسلام فقد جاء بالعدل للعالم بأسره كما هو واضح في التاريخ. وعلاوة على ذلك، فإنَّ

يعني أسلوب حياة  أبرز السلطات التي تعلق على سفر أشعياء تفسر هذا العدل ليكون شاملا، و

ية كريستوفر نورث الآتي في تعليقه على  كامل، وهو ما يمثله الإسلام. ذكر أستاذ اللغة العبِرْ

:]1:42: ]أشعياء 

»يشير معظم المعلقين إلى أن »mishpat« تستخدم هنا بشكل مطلق دون أداة 

ها تحتوي على المعنى الشامل للدين الإسلامي )»العدل«( الذي يشمل  يف وأنَّ التعر

كلا من الإيمان والممارسة« ]120[

يستطرد أشعياء في إعطائنا نظرة أعمق عن شخصية الشخص المختار:

يقِ« ]أشعياء 2:42[ رِ  »لاَ يصَِيحُ ولَاَ يصَرْخُُ ولَاَ يرَفْعَُ صَوتْهَُ فيِ الطَّ

د صلى الله عليه وسلم لم  َّ �له بها«، فالنبي محُم َّه »لا يتذمر من المهمة التي كلفه ال� هنا العبارة »لا يصرخ« تعني أن

�له بها رغم الصعوبة والمشقة الهائلين. وكذلك  يتذمر أبدا طوال حياته من المهمة التي كلفه ال�

النبي محمد صلى الله عليه وسلم وسماته كانتا مثل وصف هذه  أنَّ شخصية  يثير الاهتمام هو ملاحظة  فإنَّ ما 

الآية تماما، وشهد أصحابه بحقيقة أن كلامه كان لينا وأيضا أنه لم يرفع صوته في أسواق التجارة 

.]121[

�له القادم.  يستمر باقي سفر ]أشعياء 42[ في تقديم المزيد من التفاصيل عن عبد ال�

�له المكان الذي يوجد به عبد ال�

حْراَءُ ومَدُنُهُاَ، ودَيِاَرُ قيِداَرَ المْأَْهوُلةَُ. ليِتَغَنََّ بفِرَحٍَ أَهلُْ سَا�لعَِ ولَيْهَتْفِوُا  »لتِهَتْفِِ الصَّ

منِْ قمِمَِ الْجبِاَل« ]أشعياء 11:42[ِ

�له، والكلمتان الرئيسيتان اللتان يستخدمهما هما »قيدار«  هنا يكشف أشعياء عن مكان عبد ال�

»وسلع« اللتان تحددان معا مكان الشخص المختار بدقة، ومن بين جميع الأماكن على الأرض 

التي كان يمكن أن يذكرها أشعياء اختار أن يسلط الضوء على موقع » قيدار« و »سلع » لذلك 



198

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

علينا أن نوليهما اهتماما خاصا.

أبناء  أحد  قيدار كان  أن  القديم  العهد  ي�خبرنا  به؟  استقر  الذي  المكان  وأين  قيدار؟  من هو 

إِسْماَعيِلَ،  بكِرُْ  نةًَ حَسبََ ترَتْيِبِ ولِادَتَهِمِْ: نبَاَيوُتُ  إِسْماَعيِلَ مدَوََّ أبناء  أَسْماَءُ  إسماعيل: »وهَذَهِِ 

]13:25 ]التكوين  ومَبِسْاَمُ«  وأََدبَئْيِلُ  وقَيِداَرُ 

وكما رأينا مع والده إسماعيل، يرتبط قيدار وأبناؤه أيضا بشبه الجزيرة العربية على وجه التحديد: 

واَلأَعْتدِةَِ«  َاشِ  واَلكْبِ باِلْخرِاَفِ  بضََائعِكَِ  فقَاَيضَُوا  قيِداَرَ،  رؤُسََاءِ  وكَلُُّ  العْرَبَُ  معَكَِ  »وتَاَجرََ 

]حزقيال 21:27[

يعرف قاموس سميث للكتاب المقدس قيدار كما يلي:

هم استقروا  » استقر اسم قبيلة كبيرة من العرب في شمال غرب شبه الجزيرة... وأنَّ

أنَّ  ويبدو  ]أشعياء 11:42[.  أشعياء  في  نجدها  التي  المدن  أو  القرى  في  أيضا 

القبيلة كانت إحدى أكثر القبائل الإسماعيلية بروزاً« ]122[

ويناقش التعليق على العهد القديم لكايل-ديلتزش استخدام أشعياء لإسم قيدار: »إن قيدار هو 

الاسم المشترك للقبائل العربية بشكلٍ عام« ]123[

ية القديمة التي يرجع تاريخها إلى القرن السابع قبل الميلاد تربط ملك  هذه النقوش الآشور

»قيدار«: بأرض  العرب 

تحت  التي  المدينة  نينوي،  إلى  أتى  نفيسة،  هدية  مع  العرب،  ملك  »حزائيل، 

سيادتي،

قام بتقبيل قدمي

وتوسل إلي لأجل آلهته. وأنا كنت أشعر بالشفقة« ]الملك أسرحدون، المنشور أ 

الرابع، الأسطر 6 – 9[

»يثع بن حزائيل

ملك أرض قيدار قدّمَ الإجلال والولاء لي.



199

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

وأتى إلي بخصوص آلهته )و( توسل بحق م�لكيتي« ]الملك آشوربانيبال، المنشور 

ب السابع، الأسطر 93 – 96[

»يثع«  الملك  ابنه  »مع  العرب«،  »ملك  ه  َّ بأن الموصوف  »حزائيل«  الملك  وصف  وبمقارنة 

ه »ملك قيدار« يتبين  لنا أن أرض العرب كانت مرتبطة »بقيدار« حتى في  َّ بأن الموصوف 

القديمة. العصور 

لقد أثبتنا أنَّ »قيدار« سكن في شبه الجزيرة العربية، وفي الواقع سكن »قيدار« في جزء محدد 

لشبه الجزيرة العربية المعروف باسم الحجاز، وفي عصرنا اليوم معروف بغرب المم�لكة العربية 

السعودية. ويمكن البناء على ذلك من الجغرافيا التوراتية التي تحدد مكان قبائل الإسماعيلية في 

أرض تسمى مدين:  

ونَ«  ُّ ِي س مرتبطون بقيدار بن إسماعيل لأن المصُطلحين »مدِْياَن نعلم أن أهل مدين في الكتاب المقُدَّ

و »إسماعيليون« يستخدمان بالتبادل في العهد القديم. وهذا وفقا لمعجم الكتاب المقدس هاربر 

]124[. ويمكننا ملاحظة هذا من قصة يوسف في سفر التكوين:

ونَ، سَحبَوُا يوُسُفَ منَِ البْئِرِْ، وَباَعوُهُ للَإسماعيليين  ُّ ِي ارُ المدِْياَن جَّ ُّ »وعَنِدْمَاَ دنَاَ منِْهمُُ الت

مصِرَْ  فيِ  يوُسُفَ  ونَ  ُّ ِي المدِْياَن مصِرَْ. وَباَعَ  إِلىَ  فحَمَلَوُهُ  ةِ،  الفْضَِّ منَِ  قطِْعةًَ  ينَ  بعِشِرِْ

كَبيِرِ خدَمَِ فرِعْوَنَْ، رئَيِسِ الْحرَسَِ« ]غلاطي 36-28:37[ لفِوُطيِفاَرَ 

يؤكد كذلك باحث العهد القديم تشارلز فوستر على أن قيدار سكن في غرب المم�لكة العربية 

السعودية )الحجاز(:



200

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

»بالتحديد، أرض قيدار؛ التي سيعرفها كل قارئ على دراية بالجغرافيا العربية على 

ها التوصيف الأكثر دقة لمنطقة الحجاز ]المم�لكة العربية السعودية[، بما في ذلك  أنَّ

مدينتيها المشهورتين مكة والمدينة« ]125[

ينص منقول عربي قديم في عصر ما قبل الإسلام على أن قيدار استقر في غرب المم�لكة 

الح�ين. ]126[. يه حكموا هناك منذ ذلك  السعودية، وأن ذرار العربية 

يه استقروا في الأرض التي تسمى المم�لكة العربية السعودية  باختصار، لقد أثبتنا أن قيدار وذرار

في العصر الحديث. وفي الواقع، يمكننا تركيز نطاق الموقع أكثر؛ بالإشارة إلى أن أشعياء يذكر 

بأن قيدار مرتبطة بكلمة »سلع«:

»...دعوا المساكن التي يعيش فيها قيدار تبتهج. ودع أهل سالع يغنون فرحاً«

ية من حيث معناها، والذي  يقتان يمكن بها تفسير هذه الكلمة العبر فما هي »سلع«؟ هناك طر

َّه اسم  يمثل وصفا لموقع عام. و�لكن يمكن أيضا تفسيره على أنه اسم علم، وبعبارة أخرى على أن

ية، كلمة »بيت  مكان معين. وتوضيحاً لهذه النقطة، لنأخذ مثالا مدينة بيت لحم، ففي العبِرْ

لحم« هي »Bet Lehem»، أي »بيت ال�خبز«، لذا، إنْ فسرنا هذه الكلمة من حيث معناها، 

فيمكن أنْ تشير إلى أي مكان يرتبط بال�خبز مثل السوق أو المخبز. و�لكن، إن فسرنا الكلمة 

على أنها اسم علم، فيمكن أنْ تشير فقط إلى مكان واحد على الأرض هو مدينة بيت لحم في 

َّه يحدد مكانين محتملين داخل المم�لكة  سة. وإن طبقنا هذا المبدأ على »سلع«، فإن الأرض المقُدَّ

العربية السعودية، وهما مدينتا مكة والمدينة. وتعني كلمة »سلع« »الأجراف المتحدرة بالصخر« 

ية. ويذكر أشعياء قرى قيدار، لذلك إذا استخدمنا قرى قيدار كنقطة مرجعية، فإنَّ  باللغة العبِرْ

د وهي مكة. ولم يسكن فقط أبناء  َّ »الصخرة« التي ذكرها أشعياء هي إشارة إلى مسقط رأس محُم

د صلى الله عليه وسلم، �لكن مكة أيضا يناسبها أفضل وصف  َّ قيدار مكة )قبيلة قريش( خلال زمن النبي محُم

ية. وهو »الأجراف المتحدرة بالصخر« �لكونها محاطة بالجبال الصخر

إن فسرنا »سلع« كاسم علم، أو مكان معين، فإن الموقع الذي يدور الحديث عنه هو المدينة، 

لأن سلع هو اسم جبل شهير في المدينة:



201

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ر أن المدينة المنورة كانت المدينة التي سكنها النبي محمد أثناء وجوده في المنفى بعد أن فر  تذكَّ

يكُنك العثور على ذكر جبل سلع في جميع أقوال أصحاب  المسلمون من اضطهاد أهل مكة. و

د صلى الله عليه وسلم، فمثلا: َّ النبي محُم

�له عز وجل منا، قد ضاقت عليّ نفسي  »فبينما أنا جالس على الحال التي ذكر ال�

وضاقت عليّ الأرض بما رحبت سمعت صوت صارخ أعلى جبل سلع يقول بأعلى 

صوته: يا كعب بن مالك أبشر قال: فخررت ساجداً، وعرفت أن قد جاء الفرج« 

]127[

�لهِ لم نر أي سحابة أو أي بقعة منه، وهناك لم يكن أي بيت أو مبنى موجود  »وال�

بيننا وبين سلع« ]128[

كما رأينا، فإنَّ كل التفسيرات المحتملة لـكلمة »سلع« في ضوء قيدار، سواء كانت مفهومة مثل 

د صلى الله عليه وسلم  َّ د صلى الله عليه وسلم. وإلى جانب ارتباط النبي محُم َّ مكة أو المدينة، فهي إشارات مباشرة إلى النبي محُم

بقيدار وسلع جغرافيا، فإن نسبه مرتبط بهم أيضا. ويمكن إسناد سلالته إلى إسماعيل وإبراهيم 

مباشرة من خلال قيدار كما في الشكل:

ية سفح جبل سلع على اليمين المسجد النبوي، مسجد النبي محمد في المدينة المنورة. ويمكن رؤ



202

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

براهيم إ

إسماعيل

قيدار

عدنان

نيزار

كانة

غالب

مرة

قصي

هاشم

عبد المطلب

�له عبد ال�

د َّ محُم

د صلى الله عليه وسلم - الطبقات لابن سعد – أحد سلاسل علم الأنساب  َّ توثق أحد أقدم السير الذاتية للنبي محُم

)الجينيالوجيا( التي تؤكد أن النبيَّ كان من نسل إسماعيل مباشرةً من خلال ابنه الثاني قيدار، 

دا من بني قيدار ]أبناء قيدار[« ]129[. َّ س: »يقُال أنَّ محُم يقول قاموس هايدن للكتاب المقُدَّ و

الناس مع  أيضا كيف سيتفاعل  بل يصف  �له فقط،  ال� أشعياء مكان خادم  لنا  لا يكشف 

المنتظرَ: �له  ال� عبد  وصول 

»ليِتَغَنََّ بفِرَحٍَ أَهلُْ سَا�لعَِ ولَيْهَتْفِوُا منِْ قمِمَِ الْجبِاَلِ«

يقال لنا أن شعب سلع ستغمره سعادة عارمة حتى أنهم سيغنون من شدة الفرح، ومن الرائع 

يضة الحج  أن ذلك ينطبق على كل من مكة والمدينة. وبالنسبة لمكة، جاء النبي محمد صلى الله عليه وسلم بفر

للإسلام، وأثناء الحج  باعتباره الركن الخامس  العمر في مكة(  )وهي فرض الحج مرة في 



203

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ينشد ملايين المسلمين: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك... )»إن الحمد والنعمة لك 

يغني الحجاج الأنشودة السابقة من فوق قمم الجبال ويحدث كل  والملك، لا شريك لك«(، و

د صلى الله عليه وسلم  َّ ا بالنسبة للمدينة، يصف أشعياء ما حدث تماما عندما وصل النبي محُم ذلك في مكة. أمَّ

إلى المدينة، فغمرت السعادة سكانها وهتفوا من شدة الفرح:

»لم أرَ شعب المدينة فرحاً بشيء مثل فرحهم بوصوله، حتى أني رأيت الأولاد 

�له، لقد جاء!« ]130[ ال� والبنات الصغر يقولون: »ها هو رسول 

»لقد وصل  وهتفوا:  المدينة  إلى  عندما وصل  �له  ال� رسول  لمقابلة  الشعب  تسارع 

]131[ �له!«  ال� رسول  لقد وصل  �له!  ال� رسول 

في  والخادمون  الأولاد  وانتشر  المنازل؛  أسطح  إلى  والنساء  الرجال  صعد  ثم 

]132[ �له«  ال� رسول  د!  َّ محُم �له!  ال� رسول  د!  َّ »محُم يهتفون:  وجميعهم  يق،  الطر

من الجدير بالملاحظة أننا نعلم – تاريخيا – أن قبائل يهودية مختلفة سكنت المدينة قبل مجيء النبي محمد 

صلى الله عليه وسلم، ويسجل كل من المؤرخين اليهود والتاريخ الإسلامي هذه الحقيقة، فسجل المؤرخ الأمريكي 

 سالو بارون – أبرز المؤرخين اليهود في جيله – ما يلي في كتابه التاريخ الاجتماعي والديني لليهود 

:»Social and Religious History of the Jews«

»نما الحضور اليهودي وأثره عبر المنطقة بصورة مطردِّة أثناء القرون القليلة الأولى 

اليهود  مع  بشدة  تتعاطف  مراجع  دعمتها  العملية  وهذه  الميلادي،  العصر  من 

أصبح من  السادس  القرن  الإسلام، وبحلول  قبل  العربي  الأدب  في  واليهودية 

)المدينة(« ]133[  يثرب  على  اليهودية سيطرت  القبائل  أنَّ  الواضح 

كتب كل من أليكساندر ماركس – مؤرخ أمريكي – وماكس مارجوليوس – عالم لغة 

:»A History of the Jewish People« أمريكي – ما يلي في كتابهما تاريخ الشعب اليهودي

يق القوافل التي تسير من الشمال  »احتل اليهود الواحات التي تقع على مسار طر

إلى الجنوب في شمال غرب شبه الجزيرة العربية، فوقعت تحت أيديهم تيماء وفدك 

وخيبر ووادي القرى، وعلى الأغلب هم من اكتشفوا يثرب )التي سميت لاحقاً 



204

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

بالمدينة(... وفي اليمن، ساعدت صناعتهم وروح المغامرة لديهم في إحياء ازدهار 

الدولة« ]134[

ووفقاً إلى واط – مؤرخ أسكتلندي وبروفيسور في الدراسات العربية والإسلامية – سيطرت 

ية في المدينة ]135[. القبائل اليهودية من قبل على الحياة السياسية والاقتصادية والفكر

يطرح الآن سؤال مهم: ما السبب وراء وجود العديد من القبائل اليهودية في المدينة؟ والإجابة  و

هي أنَّ الباحثين بينهم كانوا على وعي بالنبوءة المذكورة في أشعياء، وانتظروا بفارغ الصبر مجيء 

من  يسخرون  اليهود  كان  د  َّ محُم بعثة  قبل  َّه  أن حقيقة  الإسلامي  التاريخ  ويسجل  جديد.  نبي 

القبائل العربية عند نشوب أي نزاع بينهم وبين والعرب  الوثنيين في المدينة، قائلين: »عندما 

�له: »أَولَمَْ يكَنُْ لهَمُْ آيةًَ  يؤكد القرآن ذلك أيضا حيث يقول ال� يأتي رسولنا سنمحيكم« ]136[، و

ِيلَ« ]الشعراء 197[ أَنْ يعَلْمَهَُ علُمَاَءُ بنَيِ إِسرْاَئ

وهناك اعتراض واحد محتمل وهو أن »سلع« المشار إليها هي سلع الموجودة في مدينة البتراء 

في الأردن الحديثة، وليست سلع الموجودة في المم�لكة العربية السعودية. وعلى سبيل المثال، 

منَِ  آلافٍ  عشَرَةََ  قتَلََ  الذَّيِ  »وهَوَُ  النظر هذه:  لدعم وجهة  التالية  بالآية  الاستشهاد  يمكن 

ِلحِْ، واَسْتوَلْىَ علَىَ سَا�لعَِ باِلْحرَبِْ« ]الملوك الثاني 7:14[. والأدوميون  الأَدوُميِيِّنَ فيِ واَديِ المْ

س على الأردن  هم الشعب الذي سكن أرض إدوم – وهو الاسم الذي يطلقه الكتاب المقُدَّ

الحديثة. ولنضع الآية الكاملة من أشعياء في الاعتبار:

حْراَءُ ومَدُنُهُاَ، ودَيِاَرُ قيِداَرَ المْأَْهوُلةَُ. ليِتَغَنََّ بفِرَحٍَ أَهلُْ سَا�لعَِ ولَيْهَتْفِوُا  »لتِهَتْفِِ الصَّ

منِْ قمِمَِ الْجبِاَلِ« ]أشعياء 11:42[

يف سلع الموجودة في إدوم لذكر تبشير الأدوميين وليس  والآن إذا كان يقصد أشعياء تعر

قيدار، فإن الأدوميين وأهل قيدار هم مجموعتان مختلفتان سكنتا في أرضين مختلفتين تماماً، 

السعودية الحديثة(: العربية  المم�لكة  أرض إدوم )الأردن الحديثة( وأرض مدين )غرب 

وفي الواقع يذكر أشعياء سلع مقرونة مع موقع قيدار، لذا يدفعنا ذلك إلى استنتاج أنَّ سلع 

متصلة بغرب المم�لكة العربية السعودية. وإضافة إلى ذلك، لا تتوافق سلع الموجودة في إدوم 



205

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�له المختار، فأي من الأنبياء أو الرسل  مع سياق إصحاح أشعياء الذي يتحدث عن مجيء عبد ال�

سافر من قبل إلى إدوم واستقبله شعبها بسعادة عارمة؟ لم يذكر الكتاب المقدس واقعة مثل 

هذه قط.

أدوم

مدين

يالماض رالحاض

ية سلع وهي النظر في طبيعةِ النبوءة وغرضها،  يقة أخرى للوصول إلى حل بشأن هو وهناك طر

في  النبوءة  تسببت  وإذا  المستقبل،  في  التي ستحدث  الأشياء  إدراك  لمتلقيها  تتيح  فالنبوءات 

الشك، أو التشويش، أو طرحت المزيد من الأسئلة في عقول متلقيها، يخيب غرضها. والآن 

إذا لم يكن هناك أهمية لذكر قيدار في الآية فلن نتأكد من انتسابها لأي من المواقع المذكورة، 

وإذا كان معلوما وجود أكثر من »سلع« في العصر الذي كتب فيه أشعياء، فكيف سيحدد 

مستمعوه أي »سلع« يتحدث عنها؟ أليس من المفُترضَ أن نتوقع أن يحدد أشعياء عن أي سلع 

يتحدث؟ يجب أن يكون هذا السبب الذي جعل أشعياء يتحدث عن قيدار ليسمح لنا بتحديد 

د صلى الله عليه وسلم. َّ ها سلع التي جاء منها النبي محُم سلع معينة، فلابد أنَّ

عدالة عالمية ووحي جديد

يعتَهَُ«  خَ العْدَْلَ فيِ الأَرْضِ، وتَنَتْظَرُِ الْجزَاَئرُِ شرَِ ى يرُسَِّ َّ ةٌ حَت َّ طُ لهَُ همِ َّ »لاَ يكَلُِّ ولَاَ تثُبَ

]أشعياء 4:42[



206

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

يذكر الجزء الأول من هذه الآية:

خَ العْدَْلَ فيِ الأَرْضِ« ى يرُسَِّ َّ ةٌ حَت َّ طُ لهَُ همِ َّ »لاَ يكَلُِّ ولَاَ تثُبَ

د صلى الله عليه وسلم جميع المكاسب  َّ وفي بداية دعوته عندما كان موقف المسلمين ضعيفا، عرُضِ على النبي محُم

ية الممكنة في محاولة لإقناعه بالتوقف عن نشر رسالة الإسلام: الدنيو

»إذا كنت تدعو لما تدعوه رغبة في المال والثروة، سنجمع لك ما يكفيك من 

أموالنا وسنجعلك أثرى منا جميعاً، وإذا كنت ترغب في زعامة القبيلة نحنُ على 

استعداد بأنْ نجعلك زعيمنا الأعظم ولن نتخذ قراراً في أي مسألة دونك، وإذا 

كنت ترغب في الحكم سنجعلك حاكمنا« ]137[

د صلى الله عليه وسلم قائلاً: َّ ورد النبي محُم

مس في يميني، والقمر في شمالي على أنَّ أترك هذا الأمر ما  �لهِ لو وضعوا الشَّ »وال�

�له، أو أهلك دونه« ]138[ تركته، حتى يظهره ال�

دا لم يدفعه المال والثروة، بل كان صادقاً بشأن الرسالة التي يدعو  َّ ح هذه الرواية أن محُم توضِّ

إليها. وعندما أدرك أعداؤه أن نشره رسالته لن يوقفه شيء، س�لكوا طرقاً أكثر عنفاً. وظل 

د صلى الله عليه وسلم الاضطهاد الشديد والعداء في مكة، و�لكنه لم يتخلَّ عن رسالة الإسلام،  َّ يواجه النبي محُم

ولم  يسترح إلى أن رسخ حكم الإسلام العادل أثناء حياته. وعلى الرغم من مواجهته ظروف 

استثنائية في الغزوات في معظم الأحيان لم يحبطه شيء، بل القرآنُ على العكس يتحدث عن 

د صلى الله عليه وسلم في  َّ د وأصحابه، حتى عندما فاق عدد أعدائهم عددهَم. وصمد النبي محُم َّ يمان محُم إزدياد إ

يق الحكم على الناس  كثير من المحاولات في حياته إلى أن أكمل رسالته، وأنشأ العدالة عن طر

�لهِ، وبالطبع اكتملت رسالة الإسلام: »اليْوَمَْ أَكْملَتُْ �لكَمُْ ديِنكَمُْ وأََتمْمَْتُ علَيَكْمُْ  يعة ال� وفقاً لشر

نعِمْتَيِ ورَضَِيتُ �لكَمُُ الْإِسْلاَمَ ديِناً« ]المائدة 3[

يذكر الجزء الثاني من الآية في أشعياء:

يعتَهَُ« »وتَنَتْظَرُِ الْجزَاَئرُِ شرَِ



207

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

�لهِ سيجلب شريعة جديدة، والكلمة المتُرجمة إلى »تعاليم« هي  وهنا ي�خبرنا أشعياء أن خادم ال�

ية »توراة« التي تعني أمر أو شريعة، ووفقاً لمعلقي الكتاب المقدس تحمل هذه الكلمة  الكلمة العبِرْ

»في السياق الكلي للفقرة معنى »الوحي« ]139[. ولنلاحظ قول أشعياء بأنَّ الجزر ستنتظر 

َّه سيجلب شيئاً جديداً، شيئاً مختلفاً لأن شريعة موسى كانت موجودة  يعته، مما يدل على أن شر

يعة التوراة  بالفعل عندما تنبأ أشعياء بذلك. وهناك نقطة أخرى وهي قول أنَّ الجزر ستنتظر شر

أنها شريعة جديدة، وليست  مما يدل مرة أخرى على  المستقبل،  الجديدة في زمن  ]الوحي[ 

بالفعل عندما تنبأ أشعياء بذلك.  أُنزلت على موسى الذي كان موجوداً  التي  التوراة  يعة  شر

د صلى الله عليه وسلم تماماً فهو الكتاب الجديد الذي ظهر  َّ ينطبق هذا الوصف على القرآن الذي نزُِلّ على محُم

بعد عصر أشعياء:

َابِ ومَهُيَمْنِاً علَيَهِْ ۖ فاَحكْمُْ  ِماَ بيَنَْ يدَيَهِْ منَِ الكْتِ َابَ باِلْحقَِّ مصَُدّقِاً ل »وأََنزْلَنْاَ إِليَكَْ الكْتِ

هُ« ]المائدة 48[ ّلَ بيَنْهَمُْ بمِاَ أَنزْلََ ال

امتدت شريعة الإسلام إلى أقصى الشرق مثل شمال الصين وإلى أقصى الغرب مثل جنوب 

يعته، وعندما جاءت الشريعة الإسلامية  فرنسا. وفي الواقع، كانت العديد من الجزر تنتظر شر

يا ومصر وإسبانيا. ومع  إليهم مع الجيوش الإسلامية رحبوا بمحرريهم. وحدث هذا في سور

ظهور الإسلام، سقطت كل القوى القمعية المحيطة بشبه الجزيرة العربية واحدةً تلو الأخرى، 

�له المسلمين أنْ  وبذلك تمكن الناس من العيش في سلام منذ ذلك الح�ين. وفي القرآن، أمر ال�

يذهبوا في مهمة إنقاذ:

واَلوْلِدْاَنِ  منَِ الرجِّاَلِ واَلنسِّاَءِ  واَلمْسُْتضَْعفَيِنَ  هِ  ّلَ فيِ سَبيِلِ ال تقُاَتلِوُنَ  »ومَاَ �لكَمُْ لاَ 

ا  ًّ المِِ أَهلْهُاَ واَجْعلَْ لنَاَ منِْ لدَنُكَْ ولَيِ يةَِ الظَّ ْ ناَ أَخْرجِْناَ منِْ هَٰذهِِ القْرَ َّ َب الذَّيِنَ يقَوُلوُنَ ر

واَجْعلَْ لنَاَ منِْ لدَنُكَْ نصَِيراً« ]النساء 75[

�له. وعبر جون  كانت هذه المهمة ناجحة للغاية حتى أنَّ المسيحيين عزَوْا النجاح الإسلامي إلى ال�

المبكرة، عن مشاعره على  الإسلامية  للفتوحات  بينكاي، وهو راهب مسيحي ومعاصر  بار 

النحو الآتي:



208

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

»ينبغي علينا عدم اعتقاد ظهور )أبناء هاجر( أمراً عادياً بل هذا الظهور هو نتيجة 

�له(، كان قد أعدهم مسبقاً لاحترام المسيحيين.  عمل إلهي. قبل أن يدعوهم )ال�

�لهِ تتعلق بوضع الرهبانية ينبغي عليهم  وبالتالي كان عندهم أيضًا وصية خاصة من ال�

�لهِ، وتولوا حكم المم�لكتين  احترامها. والآن عندما جاء هؤلاء الناس، بأمر من ال�

يقة كما لو أنَّ قطعة حطب مشتعلة اقتبُست  دون أي حرب أو معركة و�لكن بطر

�له النصر بين  من النار من غير استخدام أسلحة حرب أو وسائل بشرية، وضع ال�

التي كتبت بشأنهِم قد تحققت وهي: »رجل  الكلمات  أنَّ  تظُهر  يقة  أيديهم بطر

يطارد ألفاً واثنان يهزمون عشرة آلاف، وكيف تمكن عراة يمتطون )جيادهم( 

�له  ال� دعاهم  لقد  الإلهية؛  المساعدة  دون  الفوز  من  تروس  أو  دروع  دون  من 

الفرس  روح  بهم  يذل  آثمة« حتى  »مم�لكة  بهم  يدمر  الأرض حتى  أقاصي  من 

]140[ المتفاخرة« 

نبوءة عن عيسى. وعندما نحلل حياة عيسى كما  أنَّ أشعياء 42 هو  المسيحيين  يزعم بعض 

ُمكن أنْ تشير الشريعة الجديدة  صوره العهد الجديد، نرى عدم إمكانية قبول هذا الأمر. فلا ي

م عيسى الالتزام  َّ ى، عل َّ ه امتثل لشريعة موسى واتبعها طيلة حياته. ففي إنجيل مت َّ إلى عيسى، لأن

بشريعة موسى، وليس بشريعة جديدة:

أَوْ  واَحِدٌ  حرَْفٌ  يزَوُلَ  لنَْ  ماَءُ،  واَلسَّ الأَرْضُ  تزَوُلَ  أَنْ  إِلىَ  �لكَمُْ:  أَقوُلُ   ّ »الْحقَُّ

منِْ  واَحِدةًَ  خاَلفََ  منَْ  فأََيُّ  شيَْءٍ.  كلُُّ   َّ يتَمِ ى  َّ حَت يعةَِ،  رِ َّ الش منَِ  واَحِدةٌَ  نقُْطةٌَ 

اسَ أَنْ يفَْعلَوُا فعِلْهَُ، يدُْعىَ الأَصْغرََ فيِ مَ�لكَوُتِ  َّ مَ الن َّ غرْىَ، وعَلَ هذَهِِ الوْصََاياَ الصُّ

ماَواَتِ«  السَّ مَ�لكَوُتِ  فيِ  فيَدُْعىَ عظَيِماً  مهَاَ،  َّ وعَلَ بهِاَ  منَْ عمَلَِ  ا  وأََمَّ ماَواَتِ.  السَّ

]19-18:5 ]متى 

]يوحنا  العالم.  هذا  من  ليست  مم�لكته  إنَّ  قال  لليهود  ملكٌِ  َّه  أن عن  يسوع  سئل   وعندما 

36:18[. هذا الأمر يستبعد مرة أخرى أنْ يكونَ عيسى هو المعني بالنبوءة، ففقرة أشعياء 

ية ستقيم عدالة عالمية. ومن أجل إقامة العدل  تعلن عن ظهور شخصية مسيانية ذات قوى دنيو



209

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

ية. ويتحدث القرآنُ على نحو مماثل: »وعَدََ  على الأرض، على المرء التمتع بقدرات روحية ودنيو

همُْ فيِ الْأَرْضِ كَماَ اسْتخَلْفََ الذَّيِنَ منِْ قبَلْهِمِْ«  َاتِ ليَسَْتخَلْفِنََّ الِح هُ الذَّيِنَ آمنَوُا منِكْمُْ وعَمَلِوُا الصَّ ّلَ ال

]النور 55[

إلى من سيرُسل:

ِيدَكَِ وحَاَفظَْتُ علَيَكَْ وجََعلَتْكَُ عهَْداً  بُّ قدَْ دعَوَتْكَُ باِلبْرِِّ. أَمْسكَْتُ ب َّ »أَناَ هوَُ الر

للِأُممَِ« ]أشعياء 6:42[. للِشَّعبِْ ونَوُراً 

هنا يؤكد أشعياء على المهمة العالمية للشخص القادم. و »الأمم« هم غير اليهود، والقرآنُ يؤكد 

د صلى الله عليه وسلم أرسل إلى البشر كافة، اليهود وغير اليهود على حد سواء: َّ أن النبيَّ محُم

اسِ لاَ يعَلْمَوُنَ« ]سبأ  َّ اسِ بشَِيراً ونَذَيِراً ولََٰكِنَّ أَكْثرََ الن َّ ةً للِن َّ ا كاَف »ومَاَ أَرْسَلنْاَكَ إِلَّ

]28

ُمكن للآية المذكورة في أشعياء أنْ تنطبق على عيسى لأن عيسى قال في إنجيل متى: »ماَ  لا ي

ِيلَ!« ]متى 24:15[  الةَِّ، إِلىَ بيَتِْ إِسرْاَئ َّ إِلىَ الْخرِاَفِ الضَّ أُرْسِلتُْ إِلا

�لهَ سوف: وينص أشعياء أيضا على أنَّ ال�

»أَقوُدُ العْمُْيَ فيِ سَبيِلٍ لمَْ يعَرْفِوُهاَ منِْ قبَلُْ، وأََهدْيِهمِْ فيِ مسَاَلكَِ يَجهْلَوُنهَاَ« ]أشعياء 

]16:42

هم لم يرسل إليهم رسول  د صلى الله عليه وسلم يناسبهم هذا الوصف تماما لأنَّ َّ العرب الوثنيون في زمن النبي محُم

دا صلى الله عليه وسلم أُرسل �لكي: َّ �له أن محُم يقول ال� د صلى الله عليه وسلم. ويشهد القرآنُ على ذلك، و َّ قبل محُم

همُْ يهَتْدَوُنَ« ]السجدة 3[ ّلَ »...لتِنُذْرَِ قوَمْاً ماَ أَتاَهمُْ منِْ نذَيِرٍ منِْ قبَلْكَِ لعَ

يسلط أشعياء الضوء أيضا على عبادة الأصنام:

للِمْنَحُْوتاَتِ«  حمَدْيِ  ولَاَ  لآِخرََ،  مَجدْيِ  أُعْطيِ  لاَ  اسْميِ.  وهَذَاَ  بُّ  َّ الر هوَُ  »أَناَ 

]8:42 ]أشعياء 

ومرة أخرى فهذه نقطة محددة للغاية في هذه النبوءة. كانت كل شبه الجزيرة العربية في بداية 



210

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

د مليئة بعبُاّد الأصنام. وفي الواقع كان لدى قوم محمد، وهم المكيون، 360 صنما  َّ نبوة محُم

بمهمة معينة. ويتحدث  يقوم  الأصنام  أنَّ كلَّ واحد من هؤلاء  يعُتقد  للعبادة، وكان  مختلفا 

يقة التالية: القرآنُ عنهم بالطر

لاَ  أَوْليِاَءَ  دوُنهِِ  منِْ  خذَْتمُْ  أَفاَتَّ قلُْ  هُ  ّلَ ال قلُِ  واَلْأَرْضِ  ماَواَتِ  السَّ ربَُّ  منَْ  »قلُْ 

أَمْ هلَْ تسَْتوَيِ   واَلبْصَِيرُ 
ٰ
ا قلُْ هلَْ يسَْتوَيِ الْأَعمْىَ يمَْ�لكِوُنَ لأَِنفْسُهِمِْ نفَْعاً ولَاَ ضرًَّ

هُ خاَلقُِ  ّلَ َلقْهِِ فتَشَاَبهََ الْخلَقُْ علَيَْهمِْ قلُِ ال هِ شرُكَاَءَ خلَقَوُا كَخ ّلَ ورُ أَمْ جَعلَوُا ل ُّ لمُاَتُ واَلن الظُّ

ارُ« ]الرعد 16[ القْهََّ الوْاَحِدُ  كلُِّ شيَْءٍ وهَوَُ 

�لهَ يستنكر عبادة الأصنام، وإضفاء الصفات  من الواضح للغاية في الآية المذكورة بالأعلى أنَّ ال�

لن يعطي  �لهَ  الإلهية على الخشب والحجر المنحوت. وتنصُُّ الآية من ]أشعياء 42[ على أنَّ ال�

أبداً مجده إلى آخر، ولن ينسب ثناءه إلى الصور المنحوتة. وكان من الواضح أن نبي الإسلام 

د هي  َّ �لهِ إلى صور منحوتة، وكانت المهمة الرئيسية للنبي محُم كان يواجه أناسًا ينسبون صفات ال�

�له وحده. �له ليكون ل� استعادة مجد ال�

د صلى الله عليه وسلم الذي كان خصومه  َّ َّه على عكس محُم هذا يقلل احتمال أنْ تكون الإشارة إلى عيسى، لأن

على مدار حياته هم في المقام الأول من عابدي الأصنام كان معارضو عيسى على عهده من 

القادة الدينيين اليهود والصدوقيين والفريسيين. وكان قومه، وهم الإسرائيليون، من الموحدين 

يين( الابتعاد  وليس عابدي الأصنام. وفي إحدى المرات، طلب عيسى من تلاميذه )الحوار

عن عبادة الأصنام، وهو عكس ما تنبأ به أشعياء. وي�خبرنا إنجيل متى أن: »هؤلُاءِ الإِثنْاَ عشَرََ 

يقاً إِلىَ الأُممَِ، ولَاَ تدَْخلُوُا مدَيِنةًَ  رسَُولاً، أَرْسَلهَمُْ يسَوُعُ وقَدَْ أَوْصَاهمُْ قاَئلِاً: »لاَ تسَْ�لكُوُا طَرِ

ةً« ]متى 5:10[ َّ ي ِ سَامرِ

�له المحارب الذي سيحارب أعداء ال�

�له. وأهمها هي: يقدم لنا أشعياء قائمة من الإنجازات الهامة لعبد ال�

حرَْبٍ  صرَخْةََ  يطُْلقُِ  وَ المْحُاَربُِ،  يسَْتثَيِرهُاَ  حمَيِتَّهَُ كَماَ  يسَْتثَيِرُ  ارٍ،  َّ َب كَج بُّ  َّ الر »يبَرْزُُ 



211

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

]13:42 ]أشعياء  أَعدْاَئهِِ«  أَماَمَ  جبَرَوُتهَُ  يظُْهرُِ  يةًَ،  داَوِ

�له. وعبر التاريخ،  س أنَّ العبد المنتظر سينتصر على أعداء ال� هنا يؤكد أشعياء في لغة الكتاب المقُدَّ

�له بصرامة مع أولئك الذين أرسلت لهم الهداية وهم يصرون على ا�لكفر. وإن أعار  تعامل ال�

المرء اهتماماً قليلاً لحياة نبي الإسلام، سيرى دون أدنى شك أنَّ هذه النبوءة قد تحققت مع 

د صلى الله عليه وسلم باعتباره »رجل محارب« لأولئك الذين عارضوا العدالة  َّ وصوله. وبالفعل بعث النبي محُم

�له الذين قاتلوه. وكانوا قد  والرحمة. فقد خاض 27 غزوة شخصياً، وانتصر على كل أعداء ال�

�لهَ وعد بحماية رسوله. وفي معركة  فوا كل الوسائل الممكنة لتدمير النبي، �لكنهم فشلوا، لأنَّ ال� وظَّ

الخندق )المعروفة أيضًا باسم معركة الجيوش ]الأحزاب[ بسبب مشاركة العديد من القبائل(، 

حاصر أكثر من عشرة آلاف رجل المدينة، �لكنهم فشلوا في هزيمة النبي وأصحابه. وانتصر 

»نادراً  الإسلام:  انتصار  المؤرخ هوارد جونستون  الآن. ويصف  إلى  الإسلام ودام واستمر 

ية  ما، وهذا إن وجد بالأساس، أنْ تؤثرِّ مجموعة من الأفكار تأثيراً كبيراً على المجتمعات البشر

ر  َّ مثلما فعل الإسلام خاصة في النصف الأول من القرن السابع. ففي بضع وعشرين سنة، تغي

 َّ التكوين الديني والسياسي لشبه الجزيرة العربية تغيراً جذرياً. وفي غضون عشرين أخرى، تم

ية الذي يحيط بشبه الجزيرة العربية،  غزو العالم العربي الغني والمتطور للغاية وذي القوة العسكر

يقيا« ]141[ باستثناء آسيا الصغرى وشمال إفر

بالمقارنة، لم ينتصر عيسى على أعدائه. ووفقاً للمسيحيين، فهو قد صلب. وعلاوة على ذلك، لم 

يكن عيسى مهتماً بالقتال، لم يكن رجل حرب؛ كان من دعاة السلام، وفقاً للعهد الجديد. 

يفِْ يهَْ�لكِوُنَ!« ]متى 52:26[ و«ليَسْتَْ  يفِْ، باِلسَّ َلجْأَُونَ إِلىَ السَّ قال أشياء مثل: »فإَِنَّ الذَّيِنَ ي

]يوحنا  يُجاَهدِوُنَ«  حرُاَّسيِ  لكَاَنَ  العْاَلمَِ،  هذَاَ  منِْ  ممَْ�لكََتيِ  كاَنتَْ  ولَوَْ  العْاَلمَِ.  هذَاَ  منِْ  ممَْ�لكََتيِ 

.]36:18

هم  �لهِ الذين ذكروا في السابق هم في الواقع عابدو الأصنام وأنَّ يقول أشعياء كذلك أنَّ أعداء ال�

سوف يهزمون:

ليِنَ  َّ همُْ يدُْبرِوُنَ مُجلَ ا المْتُوَكَلِّوُنَ علَىَ الأَصْناَمِ، القْاَئلِوُنَ للِأَوْثاَنِ: »أَنتْمُْ آلهِتَنُاَ« فإَِنَّ »أَمَّ



212

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

باِلْخزِيِْ« ]أشعياء 17:42[

�له أنَّ عابدي الأصنام سيشعرون بالخزي  يعُلمِنا ال� هنا إشارة واضحة للغاية إلى عابدي الأصنام. و

د صلى الله عليه وسلم  َّ د. والنبي محُم َّ براهيم وموسى وعيسى ومحُم يمانهم بالإله الحق الواحد، وهو إله إ بسبب عدم إ

خاض معظم غزواته ضد عابدي الأصنام، وفي نهاية المطاف كانوا في موقف مخزٍ يوم فتح 

مكة، عندما دمُرِّت جميع الأصنام الـبالغ عددها 360 صنماً، عبدهَا أهل مكة. وفقد عابدو 

الأصنام قوتهم إلى الأبد، وكانوا يشعرون بالخزي تماماً في ظل تخلي ألفين من أهل مكة عن 

به سفر  تنبأ  ما  الحادث هو  فإنَّ هذا  بالفعل،  رأينا  الإسلام. وكما  الأصنام واعتناق  عبادة 

]التثنية 2:33[، بأن يرافق النبي عشرة آلاف رجل في هذه الحملة، وقدم شريعة الإسلام إلى 

أهل مكة. وكانت هذه هي المدينة التي ضمت أكبر مركز لعبادة الأصنام في شبه الجزيرة العربية. 

بوة، لم تعد مركزا لعبادة الأصنام. ولم يقف الأمر عند  ُّ ومع ذلك، في فترة 23 سنة فقط من الن

د صلى الله عليه وسلم لمكة، العاصمة الوثنية لشبه الجزيرة العربية، و�لكن عند نهاية حياته،  َّ حد غزو النبي محُم

كان معظم العرب قد تجنبوا عبادة الأصنام، وبذلك عبدوا الإله الحق الواحد لإبراهيم.

ما هي نظرة المسلمين الأوائل إلى أشعياء 42

علم  على  كانوا  الأوائل  المسلمين  أن  نجد  والحديث،  القرآن  الإسلامية،  المصادر  راجعنا  إذا 

بالنبوءة التي وجدت في ]أشعياء 42[، على الأقل بمعناها العام، إن لم يكن حرفياً. وعلى سبيل 

د صلى الله عليه وسلم: َّ المثال، نجد العبارة الآتية على لسان أحد صحابة النبي محُم

العاص، قلت: أخبرني  بن عمرو بن  �لهِ  ال� عن عطاء بن يسار، قال: »لقيت عبد 

�لهِ إنهّ لموصوف في التوراة ببعض  �لهِ في التوراة، قال: أجل، وال� عن صفة رسول ال�

ا أَرْسَلنْاَكَ شَاهدِاً ومَبُشَرِّاً ونَذَيِراً« )الأحزاب-  َّ هاَ النبي إِن صفته في القرآنِ، »ياَ أَيُّ

المرء  )يعني  المتوكل  سميّتك  ورسولي،  عبدي  أنت  للأميين،  وحرزاً   ،)45:33

اب في الأسواق؛ ولا يدفع  ّخَ �لهِ(، ليسَ بفظّ، ولا غليظ، ولا ص الذي يعتمد على ال�

�لهِ حتى يقيم به الملةّ العوجاء، بأنْ  يغفر، ولا يقبضه ال� بالسيئة السيئة، و�لكن يعفو و



213

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

باً غلفاً« ]142[ ا، وقلو ًّ يفتح أعيناً عمياً، وآذاناً صم �لهِ، و يقولوا: لا إله إلا ال�

إذا قارنا هذا الحديث بما ورد في ]أشعياء 1:42-3؛ 6-7[، لاتملك إلا أنْ تلاحظ تشابها 

يض: ملحوظا بينهما. ولقد أُبرزت الأجزاء المتشابهة بالخط العر

أشعياء 1:42-3؛ 6-7حديث

يتْكَُ المْتُوَكَلَِّ  َّ »أنت عبدي ورسولي. سمَ

�لهِ”(« )يعني “المرء الذي يعتمد على ال�

»هوَُ ذاَ عبَدْيِ الذَّيِ أَعْضُدهُُ، مُختْاَريِ 

الذَّيِ ابتْهَجََتْ بهِِ نفَْسيِ. وضََعتُْ روُحِي 

علَيَهِْ ليِسَوُسَ الأُممََ باِلعْدَْلِ«

خاب  »ليسَ بفظّ، ولا غليظ، ولا صَّ

في الأسواق ».

»لاَ يصَِيحُ ولَاَ يصَرْخُُ ولَاَ يرَفْعَُ صَوتْهَُ فيِ 

يقِ« الطَّرِ

»لا يدفع بالسيئة السيئة، و�لكن يعفو 

يغفر« و

نةًَ  »لاَ يكَْسرُِ قصََبةًَ مرَْضُوضَةً، وفَتَيِلةًَ مدُخَِّ

لاَ يطُْفئُِ.

ماَ بأَِماَنةٍَ يُجرْيِ عدَْلا« َّ  إِن

�له حتى يقيم به الملةّ  »ولا يقبضه ال�

العوجاء«

بُّ قدَْ دعَوَتْكَُ باِلبْرِِّ. أَمْسكَْتُ  َّ »أَناَ هوَُ الر

ِيدَكَِ وحَاَفظَْتُ علَيَكَْ وجََعلَتْكَُ عهَْداً  ب

عبِْ ونَوُراً للِأُممَِ«   للِشَّ

ا،  ًّ يفتح أعيناً عمياً، وآذاناً صم »...و

باً غلفاً« وقلو

»لتِفَْتحََ عيُوُنَ العْمُْيِ، وتَطُْلقَِ سرَاَحَ 

َالسِِينَ فيِ  ينَ فيِ السِّجْنِ، وتَُحرَرَِّ الْج المْأَْسُورِ

َبسِْ« ظُلمْةَِ الْح

النصوص  في  النبوءة  هذه  معرفة  إلى  د صلى الله عليه وسلم  َّ محُم النبي  أصحاب  والسؤال حول كيفية وصول 

سة اليهودية هو سؤال مثير للاهتمام. والجواب الأكثر احتمالا هو أنهم عرفوا عن مثل  المقُدَّ

�لهِ بن سلام« و  هذه النبوءات من اليهود المتحولين إلى الإسلام وخاصة حاخامينْ مثل »عبد ال�



214

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

د صلى الله عليه وسلم. وإذا  َّ »كعب الأحبار« ]143[ اللذينْ كانا من كبار العلماء في التوراة في وقت النبي محُم

سة اليهودية والمسيحية: د صلى الله عليه وسلم في النصوص المقُدَّ َّ نا نجد أيضًا اعترافاً بالنبي محُم َّ فحصنا القرآن، فإن

ورْاَةِ  َّ الت فيِ  عنِدْهَمُْ  باً  مكَْتوُ يَجدِوُنهَُ  الذَّيِ  الْأُمِّيَّ  بيَِّ  َّ الن سُولَ  َّ الر بعِوُنَ  َّ يتَ »الذَّيِنَ 

يبِّاَتِ وَيُحرَمُِّ علَيَْهمُِ  واَلْإِنْجيِلِ يأَْمرُهُمُْ باِلمْعَرْوُفِ وَينَْهاَهمُْ عنَِ المْنُكْرَِ وَيُحلُِّ لهَمُُ الطَّ

روُهُ  َّتيِ كاَنتَْ علَيَْهمِْ فاَلذَّيِنَ آمنَوُا بهِِ وعَزََّ يضََعُ عنَْهمُْ إِصرْهَمُْ واَلْأَغلْاَلَ ال َباَئثَِ وَ الْخ

اسُ إِنيِّ  َّ هاَ الن ورَ الذَّيِ أُنزْلَِ معَهَُ أُولَٰئكَِ همُُ المْفُْلحُِونَ قلُْ ياَ أَيُّ ُّ بعَوُا الن َّ ونَصَرَوُهُ واَت

يُحيْيِ  ا هوَُ  إِلَّ ماَواَتِ واَلْأَرْضِ لاَ إِلَٰهَ  إِليَكْمُْ جمَيِعاً الذَّيِ لهَُ ملُكُْ السَّ هِ  ّلَ رسَُولُ ال

كمُْ  َّ لعََ�ل بعِوُهُ  َّ واَت هِ وكَلَمِاَتهِِ  ّلَ بيِِّ الْأُمِّيِّ الذَّيِ يؤُمْنُِ باِل َّ الن هِ ورَسَُولهِِ  ّلَ ُميِتُ فآَمنِوُا باِل وَي

]الأعراف 158-157[ تهَتْدَوُنَ« 

عندما تقارن بين هذه الآيات من القرآن مع ]أشعياء 4:42-7[ ، مرة أخرى لا يمكنك إلا 

يض: أن تلاحظ التشابه الملحوظ بينهما، وقد أُبرزت الأجزاء المتشابهة بالخط العر

القرآن: الأعراف 157-158 أشعياء 7-4:42

خَ  ى يرُسَِّ َّ ةٌ حَت َّ طُ لهَُ همِ َّ لا يكَلُِّ ولَاَ تثُبَ

العْدَْلَ فيِ الأَرْضِ. وتَنَتْظَرُِ الْجزَاَئرُِ 

ُ يعتَهَ شرَِ

»...يأَْمرُهُمُْ باِلمْعَرْوُفِ وَينَْهاَهمُْ عنَِ المْنُكْرَِ 

َباَئثَِ« يبِّاَتِ وَيُحرَمُِّ علَيَْهمُِ الْخ وَيُحلُِّ لهَمُُ الطَّ

ماَواَتِ  بُّ خاَلقُِ السَّ َّ �لهُ، الر هذَاَ ماَ يقَوُلهُُ ال�

وَباَسِطهُاَ، ونَاَشرُِ الأَرْضِ ومَاَ يسُْتخَْرجَُ 

وحِ  ُّ منِْهاَ. الوْاَهبُِ أَهلْهَاَ نسَمَةًَ، واَلمْنُعْمُِ باِلر

ِينَ علَيَْهاَ ائرِ علَىَ السَّ

ماَواَتِ واَلْأَرْضِ ۖ لاَ  »...الذَّيِ لهَُ ملُكُْ السَّ

ُميِتُ« ا هوَُ يُحيْيِ وَي إِلَٰهَ إِلَّ

بُّ قدَْ دعَوَتْكَُ باِلبْرِِّ. أَمْسكَْتُ  َّ أَناَ هوَُ الر

ِيدَكَِ وحَاَفظَْتُ علَيَكَْ وجََعلَتْكَُ عهَْداً  ب

للِشَّعبِْ 

هِ إِليَكْمُْ  ّلَ اسُ إِنيِّ رسَُولُ ال َّ هاَ الن »...قلُْ ياَ أَيُّ

جمَيِعاً«



215

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

القرآن: الأعراف 157-158 أشعياء 7-4:42

ورَ الذَّيِ أُنزْلَِ معَهَُ أُولَٰئكَِ همُُ ونَوُراً للِأُممَِ ُّ بعَوُا الن َّ »واَت

المْفُْلحُِونَ« 

لتِفَْتحََ عيُوُنَ العْمُْيِ، وتَطُْلقَِ سرَاَحَ 

َالسِِينَ  ينَ فيِ السِّجْنِ، وتَُحرَرَِّ الْج المْأَْسُورِ

َبسِْ« فيِ ظُلمْةَِ الْح

َّتيِ كاَنتَْ  يضََعُ عنَْهمُْ إِصرْهَمُْ واَلْأَغلْاَلَ ال »وَ

علَيَْهمِْ«

الإجابة على الاعتراضات الشائعة على أشعياء

قد يعترض البعض على أن الإشارات الواردة في القرآن التي تربط محمد صلى الله عليه وسلم بالنصوص اليهودية 

المقدسة لها صلة بالتوراة، وأن ]أشعياء 42[ ليست جزءا من التوراة. وصحيح أن التوراة بمعناها 

وسفر  يين  اللاو وسفر  الخروج  وسفر  التكوين  )سفر  الخمسة  موسى  أسفار  إلى  تشير  المحدود 

العدد وسفر التثنية(، إلا أن التوراة بمعناها الأعم تشمل في الواقع الشريعة والتقاليد اليهودية 

ية »التوراة« تعني التعاليم أو الشريعة، وتستخدم أيضا في اليهودية بالمعنى  بالكامل، والكلمة العبر

العام للإشارة إلى العهد القديم بأكمله بما فيه أشعياء. وي�خبرنا الحاخام ألفريد جيه كولاتش 

بما يلي:

»التعليم«  حرفياً  تعني  التي  غالباً  »التوراة«  كلمة  تستخدم  اليهودي،  التقليد  »في 

لوصف سلسلة كاملة من تعلمّ الدين اليهودي، وعند استخدام كلمة »التوراة« فهي 

سة  لا تشير فقط إلى أسفار موسى الخمسة، و�لكن أيضًا إلى الأنبياء والكتابات المقُدَّ

العصور حتى  أقدم  سة من  المقُدَّ الكتابات  جميع  الواقع  في   - والمدراش  والتلمود 

الحاضر« ]144[ الوقت 

ومن الجدير بالملاحظة أنَّ عيسى فعل هذا الأمر بالضبط في العهد الجديد: »فقَاَلَ لهَمُْ يسَوُعُ: 

َّكمُْ آلهِةَ؟ٌ« ]يوحنا 10,34[، وهنا اقتبسَ عيسى من  ُلتُْ إِن يعتَكِمُْ: أَناَ ق باً فيِ شرَِ »أَليَسَْ مكَْتوُ

العْلَيِِّ« ويشير  بنَوُ  آلهِةٌَ، وجَمَيِعكَمُْ  َّكمُْ  »إِن ُلتُْ:  ق القديم: »أَناَ  العهد  سفر ]المزامير 6:82[ من 



216

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

ها واقعياً ليست جزءاً من  عيسى بوضوح إلى مزامير داود باعتبارها التوراة )»الشريعة«( رغم أنَّ

د صلى الله عليه وسلم إلى التوراة،  َّ يقة نفسها، عندما يشير القرآنُ وصحابة النبي محُم أسفار التوراة الخمسة. وبالطر

د، ومن  َّ سة التي امت�لكها اليهودُ في زمن محُم فهي إشارة إلى المجموعة الكاملة من النصوص المقُدَّ

بينها كتاب أشعياء، لذلك من أجل التيسير يشار إلى مجموعها باسم التوراة.

تلك  مثل  نبوءات  استخدام  المسلمين  على  ينبغي  لا  أنه  على  آخر  اعتراض  هناك  يكون  قد 

عي العبث بالكتاب المقدس، وبعبارة أخرى لا يمكن أن يكون  الموجودة في أشعياء بما أننا ندَّ

لدينا رأيان متناقضان. وكما ذكرنا سابقا في هذا الكتاب، أننا تناولنا موضوع حفظ العهد الجديد، 

ر على مر القرون، ومع  َّ َّص الموجود في متناول أيدينا اليوم قد تغي يا على أنَّ الن ورأينا دليلا قو

س بالكامل؛ يمكننا الاسترشاد بالقرآنِ  ذلك هذا لا يعني أننا يجب أنْ نعترض على الكتاب المقُدَّ

لمساعدتنا على تحديد الحقيقة الكامنة بداخله. ودعونا نتذكرّ أنَّ أحد أسماء القرآن هو »الفرقان« 

يعنى »المعيار الذي يفرق بين الحق والباطل«، ومن ثمّ فإن القرآن يمثل السلطة النهائية لمعرفة  و

الحقيقة. وبالسابق، رأينا كيف أنَّ القرآنَ هو أكثر النصوص الدينية الموثوق بها الموجودة 

اليوم بسبب الحفاظ عليه خاليا من أي خطأ، وهذا الحفظ، إلى جانب الأمثلة العديدة التي 

رأيناها عن رؤيتنا الاستثنائية في التاريخ القديم والنصوص الدينية القديمة، حجة مقنعة للأصل 

هة، فإننا على يقين من صحة ما  �له الخالصة غير المشوَّ الإلهي للقرآن. وبما أنَّ القرآن هو كلمة ال�

س لأن  د صلى الله عليه وسلم ذكُر في الكتاب المقُدَّ َّ يقول، وبالتالي ليس لدى المسلمين أي شك في أن النبيَّ محُم

القرآن يصرح بذلك.

إشكاليات تصوير إسماعيل في الكتاب المقدس

ية في اليهودية والمسيحية والإسلام، حتى أنَّ الأديان الثلاثة يشار  براهيم  شخصية محور النبي إ

أبو  هو  براهيم  إ أن  والمسلمون  والمسيحيون  اليهود  يؤمن  و الإبراهيمية«،  »الأديان  باسم  إليها 

فقط من  ليس عظيما  وإبراهيم  يعقوب وموسى وداود وسليمان من ذريته.  وأن  الأنبياء، 

الناحية الروحية، �لكن أيضا من ناحية الأنساب، ويرجع العرب نسبهم الذي يعود إلى ابنه 

يعود نسب اليهود إلى ابنه الثاني إسحاق الذي يعتبر  الأول إسماعيل الذي يعتبر أبا العرب، و



217

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

اليهود. أبا 

بينه وبين  بإقامة عهده  �له  ال� القديم، ويبشر  العهد  للغاية في  بداية واعدة  تبدأ قصة إسماعيل 

استثناء: دون  ية(  بالعبِرْ  »zera«( كله  براهيم  إ »نسل« 

جِيلٍ،  بعَدَْ  جِيلاً  بعَدْكَِ  منِْ  نسَْلكَِ  وَبيَنَْ  وَبيَنْكََ،  بيَنْيِ  الأَبدَيِِّ  عهَْديِ  »وأَُقيِمُ 

]7:17 ]التكوين  بعَدْكَِ«  منِْ  ولَنِسَْلكَِ  لكََ  إِلهَاً  فأََكُونُ 

براهيم أن علامة العهد يتعين أن تكون ختانا: »هذَاَ هوَُ عهَْديِ الذَّيِ بيَنْيِ وَبيَنْكََ وَبيَنَْ  �له إ يبلغ ال�

ِتكَِ منِْ بعَدْكَِ الذَّيِ علَيَكْمُْ أَنْ تَحفْظَوُهُ: أَنْ يُختْتَنََ كلُُّ ذكَرٍَ منِكْمُْ« ]التكوين 10:17[.  ّ ي ذرُِّ

�لهِ وبين إسماعيل: براهيم قد ختنّ نفسه وإسماعيل على الفور، مما أقام عهداً بين ال� وقيل لنا أنَّ إ

وكَلَُّ منَِ  بيَتْهِِ  المْوَلْوُديِنَ فيِ  إِسْماَعيِلَ وجَمَيِعَ  برْاَهيِمُ  إِ أَخذََ  بعِيَنْهِِ  اليْوَمِْ  »وفَيِ ذلَكَِ 

« ]التكوين  بُّ َّ اشْترُيَِ بمِاَلٍ، كلَُّ ذكَرٍَ منِْ أَهلِْ بيَتْهِِ وخَتَنََ لحَمَْ غرُْلتَهِمِْ كَماَ أَمرَهَُ الر

]23:17

الغريب أن قصة  براهيم، ومن  إ أبناء  المقدس يبشر بصورة واعدة لجميع  الكتاب  نلاحظ أن 

إسماعيل تصل إلى ذروتها عند إلقائه مع أمه في صحراء جرداء لصالح أخيه إسحاق:

بني  لنَْ يرَثَِ معََ إ يةَِ  َارِ بن الْج يةََ وإَبنهاَ، فإَِنَّ إ َارِ الْج برْاَهيِمَ: »أطْردُْ هذَهِِ  »َقاَلتَْ لإِ

]التكوين 10:21[ إِسْحاق« 

ولا يزال هذا غريبا، وقيل لنا أن إنجاز إسماعيل الأكبر هو أنه سيكون له العديد من الأنسال:

ا إِسْماَعيِلُ، فقَدَِ اسْتجََبتُْ لطِلِبْتَكَِ منِْ أَجلْهِِ. سَأُباَركِهُُ حَقّاً، وأََجْعلَهُُ مثُمْرِاً،  »أَمَّّّ

]التكوين  ةً كَبيِرةًَ«  أُمَّ يصُْبحُِ  وَ رئَيِساً،  لاثنْيَْ عشَرََ  أَباً  فيَكَوُنُ  جِدّاً  تهَُ  َّ ي ذرُِّ وأَُكَثرُِّ 

]20:17

�له لم تكن أكثر من النجاح في الإنجاب. أفلا  الصورة التي قدمها الكتاب المقدس هي أن نعم ال�

براهيم ولا يتبعون ملته- أيضا أعدادا كبيرة ولديهم أمم  يشكل غير المؤمنين -من دون نسب إ

عظيمة؟ ربما أغرب ما في الأمر، أنه قيل لنا أن إسماعيل سيكبر ليصبح »إنساناً وحشياً«:



218

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

يعَيِشُ مسُْتوَحِْشاً متُحَدَِّياً  َميِعُ يعُاَدوُنهَُ، وَ َميِعَ واَلْج ا يعُاَديِ الْج َّ إِنسْاَناً وحَْشِي يكَوُنُ  »وَ

كلَُّ إِخْوتَهِِ« ]التكوين 12:16[

يتم  ناحية  فمن  التناقض لإسماعيل:  المقدس يقدم صورة شديدة  الكتاب  نلاحظ أن  لذلك، 

يتم رسم  �له، ومن ناحية أخرى  ال� أنه سيكون مباركا من  له  يقال  براهيم و إ تضمينه في عهد 

صورة محبطة وسلبية له إلى حد ما، وهو شيء غير منطقي هنا. وقد تسأل نفسك لماذا يهمنا 

المسيحيين واليهود  المقدس لإسماعيل هو حاجز أمام  الكتاب  هذا الأمر؟ حسنا، إن تصوير 

للاعتراف بأن النبوءات مثل ]التثنية 33[ و ]أشعياء 42[ هي عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم، ويرجع 

براهيم،  �له مع إ ذلك إلى مفاهيم خاطئة مفادها أن إسماعيل وأحفاده تم استبعادهم من عهد ال�

ية إسحاق النبوة. وبالتالي احتكرت ذر

براهيم. وأثناء القيام بذلك  وسيوضح ما تبقى من هذا الفصل هذه المفاهيم الخاطئة حول عائلة إ

س وهو دور إسماعيل في خطة  سنكشف ما قد يكون أكبر طمس للحقيقة في الكتاب المقُدَّ

�لهِ لخلاص البشرية.  ال�

الطمس الرهيب للحقيقة: الدليل على التلاعب في روايات الكتاب 
المقدس عن إسماعيل وإسحاق

�له على موسى: يؤمن المسلمون بالنصوص المقدسة الأصلية التي أنزلها ال�

ورْاَةَ فيِهاَ هدُىً ونَوُرٌ« ]المائدة 44[ َّ ا أَنزْلَنْاَ الت َّ » إِن

ذيِنَ همُْ  َّ ا سَكَتَ عنَْ موُسىَ الغْضََبُ أَخذََ الْأَلوْاَحَ وفَيِ نسُْخَتهِاَ هدُىً ورَحَْمةٌَ للِ َّ »ولَمَ

بَّهِمِْ يرَهْبَوُنَ« ]الأعراف 154[ لرِ

�له على  ها تتحدث عن الوحي الأصلي الذي أنزله ال� يتضّح من آيات القرآن المذكورة أعلاه أنَّ

ها »هدى« و »نور« و »رحمة«،  موسى بشكلٍ إيجابي للغاية، فهي تصف التوراة الأصلية على أنَّ

سة الإلهية، كما ينص القرآنُ على أن بني إسرائيل الذين كلُفوا  تماماً مثل جميع النصوص المقُدَّ

بحماية التوراة كانوا السبب في فسادها:



219

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

هِ ليِشَْترَوُا بهِِ ثمَنَاً  ّلَ َّ يقَوُلوُنَ هَٰذاَ منِْ عنِدِْ ال َابَ بأَِيدْيِهمِْ ثمُ ذيِنَ يكَْتبُوُنَ الكْتِ َّ يَلٌْ للِ »فوَ

ا يكَْسِبوُنَ« ]البقرة 79[ َّ يلٌْ لهَمُْ ممِ َ ا كَتبَتَْ أَيدْيِهمِْ ووَ َّ يَلٌْ لهَمُْ ممِ قلَيِلاً ۖ فوَ

يعتقد المسلمون أن السبب في تصوير الكتاب المقدس المتناقض لإسماعيل وإسحاق يرجع إلى 

ية مؤامرة؟ هل هو مجرد تمني من جانب  تلاعب البشر بالكتاب المقدس. هل هذه مجرد نظر

�له حقا  المسلمين؟ يقدم القرآن مبدأ هاما في تقييم ما إذا كانت النصوص المقدسة من عند ال�

روُنَ القْرُآْنَۚ  ولَوَْ  َّ �له بها اختلافات كثيرة: »أَفلَاَ يتَدَبَ أم لا، فيخبرنا أن النصوص من عند غير ال�

هِ لوَجَدَوُا فيِهِ اخْتلِاَفاً كَثيِراً« ]النساء 82[. ونجد عندما ندقق في قصص  ّلَ كاَنَ منِْ عنِدِْ غيَرِْ ال

ها تظهر العديد من التناقضات،  س الموجودة لدينا اليوم أنَّ إسماعيل وإسحاق في الكتاب المقُدَّ

وهي مؤشر على تلاعب البشر تماماً كما يعلن القرآنُ.

11 �له للتضحية؟. من هو الإبن الذي اختاره ال�

براهيم بالتضحية بابنه. وعلى عكس القرآن،  �له اختبر إ مثل القرآن، ي�خبرنا الكتاب المقدس أن ال�

ينص الكتاب المقدس أنه كان إسحاق الذي سيتم التضحية به وليس إسماعيل:

مُحرْقَةًَ  ا وقَدَِّمْهُ  َّ ي هُ، واَنطْلَقِْ إِلىَ أَرْضِ المْرُِ ُّ بنكَ وحَِيدكََ، إِسْحاقَ الذَّيِ تُحبِ »خذُِ إ

الْجبِاَلِ الذَّيِ أَهدْيِكَ إِليَهِْ« ]التكوين 2:22[، علَىَ أَحدَِ 

لا يتناقض الكتاب المقدس مع القرآن فحسب و�لكنه يناقض نفسه أيضا. لاحظ الكلمات 

براهيم في  ية إ بنك وحيدك«، لماذا يشير سفر التكوين بالتحديد إلى إسماعيل باعتباره من ذر »إ

بنك وحيدك« في مكان آخر؟ لم يكن ممكننا أن يكون  مكان ما، ثم يشير إلى إسحاق باعتباره »إ

إسحاق هو الابن الذي سيتم التضحية به، لأن الحقيقة ببساطة هي أن إسحاق كان الأخ الأصغر 

براهيم الوحيد، ولا ينطبق هذا الوصف إلا على إسماعيل  لإسماعيل، وبالتالي لم يكن أبدا ابن إ

الذي كان  يكبر إسحاق بنحو 13 عاما.

إن الدعوى بوجوب إشارة القصة في الأصل إلى إسماعيل مؤكدة عند فحص النص المكتوب 

بنك وحيدك« في الآية السابقة تعني  ية »yachid« المترجمة إلى »إ ية، فالكلمة العبر باللغة العبر

في الواقع »المولود الوحيد« وفقا للمعجم العبري لسفر التكوين:



220

ي يأتي منبيبشِّر بن عيسى ثامنل الالفص: بعده 

من الواضح أن إسحاق لم يكن »المولود الوحيد« لإبراهيم على الإطلاق؛ فإسماعيل هو الوحيد 

المناسب لهذا الوصف. ويدعم العهد الجديد هذا الفهم للنص، حيث يقتبس بولس الآية من 

سفر التكوين:

هُ، إِذْ قبَلَِ وعُوُدَ  َّ بنهُ. فإَِن مَ إِسْحاَقَ إ �لهُ، قدََّ ا امْتحََنهَُ ال� َّ برْاَهيِمُ أَيضْاً، لمَ يماَنِ، إِ »وَباِلإِ

بنهُ الوْحَِيدَ ذبَيِحةًَ« ]العبرانيين 17:11[ مَ إ �لهِ، قدََّ ال�

وفقاً  الوحيد«  »المولود  معنى  تحمل   »monogenes« بولس  يستخدمها  التي  اليونانية  الكلمة 

سترونج: لقاموس 

هناك من يزعم أنَّ إسماعيل ليس ابنا شرعيا لإبراهيم، وهو اتهام باطل بشكل واضح من عدة 

زوايا مختلفة:

براهيم:  يشهد الكتاب المقُدس نفسه على حقيقة أن إسماعيل هو ابن إ

وكَلَُّ منَِ  بيَتْهِِ  المْوَلْوُديِنَ فيِ  إِسْماَعيِلَ وجَمَيِعَ  برْاَهيِمُ  إِ أَخذََ  بعِيَنْهِِ  اليْوَمِْ  »وفَيِ ذلَكَِ 

« ]التكوين  بُّ َّ اشْترُيَِ بمِاَلٍ، كلَُّ ذكَرٍَ منِْ أَهلِْ بيَتْهِِ وخَتَنََ لحَمَْ غرُْلتَهِمِْ كَماَ أَمرَهَُ الر

]23:17

يزعم البعض أنَّ إسماعيل ابن »أصغر« من إسحاق لأن أمه هاجر كانت أمة، وهذا ليس هو 



221

عيسى: الإنسان   الرسول   المسيح

س: الحال وفقاً للكتاب المقُدَّ

يتَهَاَ  جاَرِ سَاراَيُ  أَخذَتَْ  كَنعْاَنَ،  أَرْضِ  فيِ  سَنوَاَتٍ  عشَرِْ  إِقاَمةَِ  بعَدَْ  »وهَكَذَاَ 

]3:16 ]التكوين  لهَُ«  زوَْجةًَ  لتِكَوُنَ  أَبرْاَمَ  لرِجَلُهِاَ  وأََعْطتَْهاَ  هاَجرََ  ةَ  َّ ي المْصِرِْ

براهيم الشرعية. فإذا كان إسماعيل ابنا  س أنَّ هاجر كانت زوجة إ لذلك، يؤكد الكتاب المقُدَّ

براهيم كان على علاقة غير شرعية  غير شرعي كما يدّعي بعض المسيحيين واليهود، فهذا يعني أنَّ إ

براهيم بلا شك كانت تجمعه  مع هاجر، وهو اتهام خطير حقاً. ومن كل الأدلة، نلاحظُ أن إ

علاقة شرعية بهاجر، وبالتالي كان إسماعيل ابنا شرعياً.

س أنَّ إسماعيل بقي الابن الشرعي لإبراهيم حتى بعد  علاوة على ذلك، ي�خبرنا الكتاب المقُدَّ

براهيم: إ موت 

بناهُ إِسْحاقُ وإَِسْماَعيِلُ فيِ مغَاَرةَِ  َّ ماَتَ بشِيَبْةٍَ صَالِحةٍَ واَنضْمََّ إِلىَ أَسْلافَهِِ، فدَفَنَهَُ إ »ثمُ

المْكَْفيِلةَِ، فيِ حَقْلِ عفِْروُنَ بنِْ صُوحرََ الْحثِيِِّّ مقُاَبلَِ ممَرْاَ« ]التكوين 9-8:25[

من الواضح أنَّ إسماعيل هو الابن الشرعي لإبراهيم بكل ما تحمله الكلمة من معنى، تماماً مثل 

إسحاق. والآن، هناك اختلاف في نقل المخطوطات في العهد القديم وهو ما يجعل الأمر أكثر 

وضوحاً بأنَّ إسماعيل هوالمعنيُّ بالتضحية وليس إسحاق. وصرحت إحدى التفاسير الإسلامية 

القديم قد تم  العهد  أنَّ  بن كثير )الذي ولد عام 1300م(،  إ تفسير  للقرآن، وهو  العظيمة 

التلاعب به من خلال تغيير الابن المعنيّ بالتضحية من إسماعيل إلى إسحاق، ويذكر في كتابه 

»تفسير ابن كثير« عند شرح معاني السورة السابعة والثلاثين من القرآنِ ما يلي:

رنْاَهُ بغِلُاَمٍ حلَيِمٍ« ]الصافات 101-100[ َّ الِح�يِنَ. فبَشَ »ربَِّ هبَْ ليِ منَِ الصَّ

َّه أول ولد بشر  رنْاَهُ بغِلُاَمٍ حلَيِمٍ( وهذا الغلام هو إسماعيل - عليه السلام - فإن َّ )فبَشَ

براهيم - عليه السلام - وهو أكبر من إسحاق باتفاق المسلمين وأهل الكتاب،  به إ

بل في نص كتابهم أنَّ إسماعيل ولد ولإبراهيم - عليه السلام - ست وثمانون سنة، 

براهيم أنْ  �لهَ تعالى أمر إ براهيم تسع وتسعون سنة. وعندهم أنَّ ال� وولد إسحاق وعمر إ

يذبح ابنه وحيده، وفي نسخة : بكره، فأقحموا هاهنا كذبا وبهتاناً »إسحاق«، ولا 



222

ه أبوهم، وإسماعيل  َّ َّه مخالف لنص كتابهم، وإنما أقحموا »إسحاق« لأن يجوز هذا لأن

أبو العرب، فحسدوهم، فزادوا ذلك وحرفوا وحيدك، بمعنى الذي ليس عندك 

يل  غيره، فإنَّ إسماعيل كان أبوه قد ذهب به وبأمه إلى جنب مكة، وهذا تأو

َّه لا يقال »وحيد« شخص إلا لمن ليس له غيره، وأيضًا فإنَّ  يف باطل لأن وتحر

في  أبلغ  بذبحه  فالأمر  الأولاد،  من  بعده  من  دون  خاصة  مكانة  له  ولد  أول 

والاختبار« الابتلاء 

 وهذا يؤكد أن ابن كثير كان واعيا باختلاف »الابن البكر« الموجود في تقليد العهد القديم 

الذي كان منتشرا في عصره في القرن الرابع عشر، وهذا التفسير يوضح أن إسماعيل هو المعني 

بالتضحية حيث كان أكبر من إسحاق بثلاثة عشر عاما، أي كان الابن البكر لإبراهيم. وتدعم 

مخطوطات البحر الميت – وهي مجموعة نصوص تم اكتشافها ما بين 1946- 1956 داخل 

كهوف قريبة من البحر الميت – ادعاءات ابن كثير بشأن العهد القديم، ولهذه النصوص 

أهمية دينية كبيرة لأنها تشمل أقدم المخطوطات الباقية من العهد القديم، ويرجع تاريخ هذه 

المخطوطات من 150 قبل الميلاد إلى 70 م. وأحد ا�لكتب التي وجدت في مخطوطات البحر 

الميت هو سفر اليوبيل )سفر التكوين الصغير( وهو نسخة أخرى لسفر التكوين، ويذكر هذا 

براهيم ]145[: الكتاب كلمة »الابن البكر« لوصف الابن الذي سيضحي به إ

َّك تخافُ  »فقلت له: »لاَ ترَفْعَْ يدَكََ علَىَ الوْلَدَ ولا تصنعْ به شيئاً، فالآنَ علمِتُْ أن

بنْكََ البْكِرَْ«« ]11:18[ كَ لمْ تمَنْعَْ عنَيِّ إ َّ الربَّ وأََن

بالملاحظة عندما نضع في اعتبارنا أنه كان يكتب في  بن كثير جديرة  وبالتالي، فإن ادعاء إ

القرن الرابع عشر، أي قبل اكتشاف مخطوطات البحر الميت بحوالي 7 قرون، ووعيه بهذا 

واسع،  نطاق  على  منتشرا  كان  الصغير(  التكوين  )سفر  اليوبيل  سفر  أن  يعني  الاختلاف 

يا للعهد القديم. وفي الواقع، حتى اليوم يعتبر بعض المسيحيين سفر اليوبيل  واعتبروه كتابا سار

قانونيا )مطابقا للشرع ا�لكنسي(؛ فا�لكنيسة الأرثوذكسية الإثيوبية على سبيل المثال تشمله في 

الكتاب المقدس، ويشير اليهود الإثيوبيون إلى هذا الكتاب باسم »سفر التقسيم«.



223

فوا القصةَ الموجودة في سفر التكوين عن  في المجمل، تشير الأدلة إلى أن كتُاب العهد القديم حرَّ

يق تبديل اسم »إسماعيل« باسم »إسحاق« حتى يصبح إسحاق هو الابن الذي سيتم التضحية  طر

د صلى الله عليه وسلم. وفي الرواية التالية  َّ به. و�لكن لماذا يقومون بهذا؟ نجد إجابة في أقوال أصحاب النبي محُم

نحصل على إجابة عن هذا السؤال من باحث يهودي تحول إلى الإسلام وكان يعيش في عصر 

د صلى الله عليه وسلم:  َّ النبي محُم

َّ أَرْسَلَ ]عمر، أمير المؤمنين[ إِلىَ رجَلُ كاَنَ عنِدْه باِلشَّامِ كاَنَ يهَوُديِاًّ فأََسْلمََ  »ثمُ

هُ منِْ علُمَاَئهِمِْ.  َّ وحََسنَُ إِسْلاَمه وكَاَنَ يرَىَ أَن

برْاَهيِم أُمرَِ بذِبَْحهِ؟ِ بنيْ إِ فقَاَلَ لهَُ عمُرَ أَيّ إ

همُْ يَحسْدُوُنكَمُْ  بذِلَكَِ وَ�لكَِنَّ لتَعَلْمَ  المْؤُمْنِيِنَ، وإَِنَّ يهَوُد  أَميِر  ه ياَ  ّلَ َل إِسْماَعيِل واَ فقَاَلَ 

ه فيِه،ِ واَلفْضَْل الذَّيِ  ّلَ معَشْرَ العْرَبَ علَىَ أَنْ يكَوُن أَباَكمُْ الذَّيِ كاَنَ منِْ أَمْر ال

هُ إِسْحاَق، لأَِنَّ  َّ ِماَ أُمرَِ بهِِ، فهَمُْ يَجحْدَوُنَ ذلَكَِ وَيزَعْمُوُنَ أَن ه تعَاَلىَ منِهُْ لصَِبرْهِِ ل ّلَ ذكَرََ ال

أَبوُهمُْ« ]146[ إِسْحاَق 

22 عمر إسماعيل عندما ألقي به في الصحراء.

فبالتالي  إسحاق،  الأصغر  أخيه  من  يسخر  إسماعيل  أنَّ  تصور  التكوين  سفر  في  قصة  هناك 

براهيم في الصحراء. و�لكن هذه الواقعة غريبة لعدة  أُلقي بإسماعيل وأمه هاجر خارج منزل إ

أسباب، فرد فعل سارة – والدة إسحاق – كان متطرفاً للغاية، لأن إلقاءها بهاجر وإسماعيل 

في الصحراء الجرداء بمثابة حكم إعدام، والأغرب هو أن تفاصيل القصة تتعارض مع عمر 

إسماعيل، فيتضح في رواية التكوين أنَّ إسماعيل كان طفلاً صغيراً – ربما رضيعاً – عندما 

حكُِم عليه بالبقاء في الصحراء:

هاَجرََ،  إِلىَ  ودَفَعَهَمُاَ  ماَءٍ  بْةََ  وقَرِ خبُزْاً  وأََخذََ  البْاَكرِِ  باَحِ  الصَّ فيِ  برْاَهيِمُ  إِ »فنَهَضََ 

سَبعٍْ بئِرِْ  ةِ  َّ ي ِّ برَ فيِ  وجَْههِاَ  علَىَ  فهَاَمتَْ  بيِِّ.  الصَّ معََ  صرَفَهَاَ  كَتفِيَْهاَ،ثمَّ  علَىَ  ووَضََعهَمُاَ 



224

بيَِّ تَحتَْ إِحدْىَ الأَشْجاَرِ، بْةَِ طَرحََتِ الصَّ وعَنِدْمَاَ فرَغََ المْاَءُ منَِ القْرِ

موَتَْ  أَشهْدَُ  »لاَ  قاَلتَْ:  هاَ  لأَنَّ متِرٍْ،  مئِةَِ  نَحوِْ  بعُدِْ  علَىَ  مقُاَبلِهَُ،  وجَلَسَتَْ  ومَضََتْ 

وَبكََتْ  صَوتْهَاَ  ورَفَعَتَْ  مقُاَبلِهَُ  َلسَتَْ  فجَ بيِِّ«  الصَّ

ماَءِ وقَاَلَ لهَاَ: »ماَ الذَّيِ  �لهِ هاَجرََ منَِ السَّ ال� بيِِّ، فنَاَدىَ ملَاكَُ  الصَّ بكُاَءَ  �لهُ  وسَمَعَِ ال�

بيِِّ منِْ حَيثُْ هوَُ ملُقْىً. قوُمِي  �لهَ قدَْ سمَعَِ بكُاَءَ الصَّ يزُعِْجكُِ ياَ هاَجرَ؟ُ لاَ تَخاَفيِ، لأَنَّ ال�

ةً عظَيِمةًَ« نيِ سَأَجْعلَهُُ أُمَّ َّ ثيِ بهِِ لأَن َّ ، وتَشَبَ بيَِّ واَحْملِيِ الصَّ

 » بيَِّ الصَّ وسََقتَِ  بْةََ  القْرِ ومَلَأَتِ  فذَهَبَتَْ  ماَءٍ،  بئِرَْ  فأََبصْرَتَْ  عيَنْيَْهاَ  فتَحََت   َّ ثمُ

.]19-14:21 ]التكوين 

من الممكن تحديد عمر إسماعيل بالتقريب عندما بعُثِ إلى الصحراء مع أمه، فوفقاً ]للتكوين 

براهيم ستة وثمانين عاماً عندما ولُد إسماعيل: 16:16[ كان عمر إ

َانيِنَ منِْ عمُرْهِِ عنِدْمَاَ ولَدَتَْ لهَُ هاَجرَُ إِسْماَعيِلَ« َّم »وكَاَنَ أَبرْاَمُ فيِ السَّادسَِةِ واَلث

براهيم مائة عام عندما ولُدِ إسحاق: ووفقاً للتكوين 21:5، كان عمر إ

ِئةََ منِْ عمُرْهِِ عنِدْمَاَ ولُدَِ لهَُ إِسْحاقُ« َلغََ المْ برْاَهيِمُ قدَْ ب »وكَاَنَ إِ

يعني هذا أنَّ إسماعيل كان بالفعل في الثالثة عشرة من عمره عندما ولُدِ أخوه إسحاق، ووفقاً  و

]للتكوين 8:21-10[  حدثت واقعة الصحراء بعد فطام إسحاق:

برْاَهيِمُ فيِ يوَمِْ فطِاَمهِِ مأَْدبُةًَ عظَيِمةًَ. ورَأََتْ سَارةَُ أَنَّ  »وكََبرَُ إِسْحاقُ وفَطُمَِ. فأََقاَمَ إِ

برْاَهيِمَ:  بنهاَ إِسْحاقَ، فقَاَلتَْ لإِ برْاَهيِمَ يسَْخَرُ منِِ إ ةِ الذَّيِ أَنْجبَتَهُْ لإِ َّ ي بن هاَجرََ المْصِرِْ إ

يةََ وإَبنهاَ«  َارِ »أطْردُْ هذَهِِ الْج

− للتقليد كان عمر إسحاق عامين عندما فطُمِ، وعمر الفطام المذكور في الكتاب 	 وفقاً 

الثاني  ]المكابيين  و  الثاني 16:31[  ]الأيام  لأخبار  وفقاً  أعوام  ثلاثة  هو  س  المقُدَّ

َّه عندما أُرسل بهاجر وإسماعيل بعيداً كان إسماعيل  27:7[ ، وبالتالي يعني ذلك أن

شاباً بالغاً أي كان عمره حوالي خمسة عشر أو ستة عشر عاماً. و�لكن المشكلة أنَّ 



225

باعتباره طفلاً رضيعاً وليس شاباً  إسماعيل في ]التكوين 14:21-19[ موصوف 

بالغاً.

− فلنتذكر أنَّ هاجر هي من حملت اللوازم إلى الصحراء ]التكوين 14:21[، فإذا كان 	

براهيم جعله يحمل بعض اللوازم لتخفيف الحمل عن أمه. إسماعيل شاباً لكان إ

− ية 	 العبِرْ الكلمة  والآن   .]15:21 ]التكوين  الشجرة  تحت  الصبي  هاجر  ووضعت 

الأصلية المسُتخدمَة هي »shalak« التي تحمل معنى »يلقي، يرمي، يقذف، يدفع« وفقاً 

لمعجم سترونج العبري، فالمرء لا »يلقي« أو »يرمي« أو »يقذف« أو »يدفع« شاباً، 

خاصة إن كان المقصود بالمرء سيدة عجوز وتعاني من تعب بيئة الصحراء القاسية.

− �له الأم ]التكوين 17:21[، وقد 	 وعلى الرغم من أنَّ إسماعيل هو من بكى، واسى ال�

يدل ذلك على أنَّ إسماعيل كان صغيراً للغاية ليتحدث معه أحد.

ُمكن أنْ يتوقع المرء من  سُئلتَ هاجر أنْ ترفع الصبي ]التكوين 18:21[. ومرة أخرى، لا ي

ماء. امرأة تعاني من تعب بيئة الصحراء القاسية أنْ تستطيع رفع شاب بالغ إلى السَّ

]التكوين  في  يلي  ما  تقول  القديم  العهد  من  السبعينية  النسخة  أنَّ  بالذكر  الجدير  من  وأخيراً 

:]14:21

بْةََ ماَءٍ ودَفَعَهَمُاَ إِلىَ هاَجرََ، ووَضََعَ  بّاَحِ البْاَكرِِ وأََخذََ خبُزْاً وقَرِ َّ برْاَهيِمُ فيِ ال »فنَهَضََ إِ

ةِ قرب بئِرِْ سَبعٍْ« َّ ي ِّ َّ صرَفَهَاَ. فهَاَمتَْ علَىَ وجَْههِاَ فيِ برَ الطفل علَىَ كَتفِيَْهاَ،ثم

من المستحيل أنْ تتمكن امرأة من حمل اللوازم وهي تحمل شاباً بالغاً على كتفيها، لذا فالنسخة 

السبعينية أوضح في نقل فكرة أن إسماعيل كان طفلاً صغيراً عندما أُرسل إلى الصحراء.

ية في  العبِرْ الدليل على عمر إسماعيل الحقيقي من استخدام  إقامة  ُمكن  ي بالإضافة إلى ذلك، 

ية المستخدمة لوصف إسماعيل في واقعة الصحراء هي »yeled« المترجمة  النص، فالكلمة العبِرْ

في النسخة الدولية الجديدة للكتاب المقدس إلى »صبي« في ]التكوين 15:21[ ومع ذلك في 

ية للإشارة إلى إسحاق  نفس الإصحاح – ]التكوين 18:21[ – عندما استخُدمت الكلمة العبِرْ

عندما كان عمره عامين، ترُجِمت إلى »طفل«:



226

التكوين 18:21التكوين 15:21

بْةَِ طَرحََتِ  »وعَنِدْمَاَ فرَغََ المْاَءُ منَِ القْرِ

بيَِّ تَحتَْ إِحدْىَ الأَشْجاَرِ« الصَّ

برْاَهيِمُ فيِ يوَمِْ  »وكََبرَُ إِسْحاقُ وفَطُمَِ. فأََقاَمَ إِ

فطِاَمهِِ مأَْدبُةًَ عظَيِمةًَ«

ية في نفس الإصحاح؟ إذا كان هناك أي شكوك مستمرة  لماذا اختلفت ترجمة الكلمة العبر

فيما يخص المعنى الحقيقي للكلمة، فإنه يتعين علينا أن نضع في اعتبارنا أن الكتاب المقدس 

استخدمها بشكل حصري ليصف حرفيا الأطفال الصغار أو الرضع، ونجد أمثلة على استخدامها 

في الكتاب المقدس فيما يلي:

والزفِّتِْ  ُمرَِ  باِلْح وطََلتَْهاَ  البْرَدْيِِّ  منَِ  بسِلَةٍَّ  أَتتَْ  بعَدُْ،  تُخفْيِهَُ  أَنْ  تسَْتطَعِْ  لمَْ  ا  َّ »ولَمَ

]3:2 ]الخروج  هرِْ«  النَّ ضَفَّةِ  علَىَ  َلفْاَءِ  الْح بيَنَْ  ووَضََعتَهُْ  الطِّفْلَ  وأَضْجعَتَِ 

بيِتَهِِ. وقَاَلتَْ جاَراَتهُاَ: »قدَْ ولُدَِ   »فأََخذَتَْ نعُمْيِ الوْلَدََ فيِ حِضْنهِاَ، وقَاَمتَْ علَىَ ترَْ

ِيدَ، وهَوَُ أَبوُ يسَىَّ أَبيِ المْلَكِِ داَودَُ« ]راعوث 17-16:4[ ب بن لنِعُمْيِ« ودَعَوَنْهَُ عوُ إ

عندما ننظر إلى تقليد اليهودية الحاخامية يتضح أنَّ الكلمة تشير إلى طفل، خاصة في عمر أقل 

التعليق على ]الجامعة 13:4[، يشرح الحاخام المعروف راشي –  من ثلاثة عشر عاما. وفي 

الذي ألف تعليقاً شاملاً على العهدِ القديمِ – أنَّ أي صبي يقل عمره عن ثلاثة عشر عاما يعتبر 

ه  َّ طفلا، بينما أي شخص يفوق عمره ثلاثة عشر عاما يعُتبَر رجلاً: »...لماذا يسُمىَ طفلاً؟ لأن

لا يبلغ عمر الرجال قبل الثالثة عشر« ]147[

يتضح من جميع الأدلة أنَّ إسماعيل الذي أُلقي في الصحراء كان رضيعاً ليس له حولٌ ولا 

قوة، ولم يكن شاباً قادراً؛ وبالتالي فإنَّ التسلسل الزمني في ]التكوين 21[ ليس صحيحاً. ادعاء 

ببُ وراء طرد هاجر ما هو إلا أكذوبة  أنَّ إسماعيل سخر من إسحاق، وأن ذلك كان هو السَّ

رضيعاً.  كان  إسماعيل  لأن  الواقعة،  هذه  حدثت  عندما  بعد  ولُدِ  يكن  لم  فإسحاق  واضحة، 

]التكوين 16-1:16[  بنصوص  ]التكوين 19-14:21[  المفسرِّ نصوص  الإنجيل  يقارن  و

هما مختلفان بما فيه ا�لكفاية ليكونا غير متناسقينْ: ويستنتج أنَّ



227

إدراج كلا القصتين في التكوين بصورة تكاد تكون متماثلة ومع ذلك مختلفة بما 

عين  ُجمَّ الم يق  لمقاومة فر ا�لكثيرة  ا�لكفاية لتكون غير متسقة هي أحد الأمثلة  فيه 

للتضحية بأيٍّ من التقاليد الراسخة في إسرائيل.

د صلى الله عليه وسلم: َّ س برواية النبي محُم ولنقارن رواية واقعة الصحراء من الكتاب المقُدَّ

عنِدَْ  وضََعهَمُاَ  ى  َّ حَت ترُضِْعهُُ  وهَيَِ  إِسْماَعيِلَ  بنهاَ  وَبإِ )هاجر(  برْاَهيِمُ  إِ بهِاَ  جاَءَ   َّ »ثمُ

ةَ يوَمْئَذٍِ أَحدٌَ ولَيَسَْ بهِاَ  البْيَتِْ؛ عنِدَْ دوَْحةٍَ فوَقَْ زمَْزَمَ فيِ أَعلْىَ المْسَْجِدِ، ولَيَسَْ بمِكََّ

برْاَهيِمُ  ى إِ َّ قفََّ ماَءٌ فوَضََعهَمُاَ هنُاَلكَِ ووَضََعَ عنِدْهَمُاَ جِراَباً فيِهِ تمَرٌْ وسَِقاَءً فيِهِ ماَءٌ، ثمُ

َا بهِذَاَ الوْاَديِ الذَّيِ  برْاَهيِمُ أَينَْ تذَْهبَُ وتَتَرْكُنُ منُطْلَقِاً فتَبَعِتَهُْ أُمُّ إِسْماَعيِلَ فقَاَلتَْ: ياَ إِ

َلتْفَتُِ إِليَْهاَ. فقَاَلتَْ لهَُ:  ليَسَْ فيِهِ إِنسٌْ ولَاَ شيَْءٌ ؟ فقَاَلتَْ لهَُ ذلَكَِ مرِاَراً وجََعلََ لاَ ي

هُ الذَّيِ أَمرَكََ بهِذَاَ ؟ قاَلَ: نعَمَْ. قاَلتَْ: إِذنَْ لاَ يضَُيعِّنُاَ« ]148[ َّ أَالل

فالمصادر الإسلامية لا تذكر العمر الصحيح لإسماعيل وحسب – حين كان طفلاً – بل تذكر 

براهيم بذبح ابنه، وليس  �لهِ مثلما أمر إ أيضًا السبب وراء إلقائهم في الصحراء، وهو اختبار من ال�

س خاطئة  س، ومن الواضح أنَّ رواية الكتاب المقُدَّ نزوة من غيرة سارة مثلما يذكر الكتاب المقُدَّ

فيما يتعلق بالتسلسل الزمني وتتعارض مع نفسها على عكس رواية الإسلام المتسقة.

33 يه سمعة إسماعيل.. تشو

س، بمصُطلحات غير ملائمة: وصُِف إسماعيل في الكتاب المقُدَّ

يعَيِشُ مسُْتوَحِْشاً متُحَدَِّياً  َميِعُ يعُاَدوُنهَُ، وَ َميِعَ واَلْج يكَوُنُ إِنسْاَناً وحَْشِياًّ يعُاَديِ الْج »وَ

كلَُّ إِخْوتَهِِ« ]التكوين 12:16[

لا تتناسب هذه الآية مع سياق إصحاح التكوين لأن في الآيات التي تسبق هذه، يقُال لنا أنَّ 

�لهَ سيباركها هي وطفلها، وأن ذريتهم  َّ ال� �لهَ أرسل ملكاً ليقابل هاجر، وبلغها بال�خبر الجيد بأنَّ ال�

�لهِ يسمع«(،  سيكون عددهُم كبيراً بدرجة لا تُحصى، وسيكون لها ولدٌ إسمه إسماعيل )أي »ال�

�لهَ بالطبع قد سمع بكاءها المليء بالأسى أثناء مصيبتها: لأنَّ ال�



228

 : بِّ َّ : »لأُكَثرِّنََّ نسَْلكَِ فلَاَ يعَوُدُ يُحصْىَ،  وأََضَافَ ملَاكَُ الر بِّ َّ »وقَاَلَ لهَاَ ملَاكَُ الر

بَّ  َّ �لهُ يسَْمعَُ( لأَنَّ الر بناً تدَْعيِنهَُ إِسْماَعيِلَ )ومَعَنْاَهُ: ال� َلدِيِنَ إ »هوَُ ذاَ أَنتِْ حاَملٌِ، وسََت

قدَْ سمَعَِ صَوتَْ شَقاَئكِِ« ]التكوين 16: 11-10[

َلك فجأة في الآية التي تليها مباشرة بازدراء عن الطفل  بالتالي، أليسَ من الغريب أنْ يتحدث الم

َّه سوف  وحَْشِياًّ«وأن »إِنسْاَناً  َّ يسميه  ثم يباركه  بأنْ  �له يسمع«، ووعد  للتو »ال� الذي أطلق عليه 

َّه سوف »يعَيِشُ مسُْتوَحِْشاً متُحَدَِّياً كلَُّ إِخْوتَهِ«؟ فقول أنَّ  َميِعُ يعُاَدوُنهَُ«وأن َميِعَ واَلْج »يعُاَديِ الْج

�له  ال� لوعد  تحققاً غريباً  يبدو  الجميع  مع  دائم  وفي خلاف  »إنساناً وحشياً«  إسماعيل سيصبح 

بمباركة إسماعيل، فمصير مثل هذا الوصف لأي شخص بالطبع هو لعنة وليسَ مباركة.

ُمكن حله بسهولة عندما  و�لكن هذا اللغز بشأن التحول المفاجئ من »المباركة« إلى »اللعنة« ي

إلى   ية  الإنكليز بالحروف  تنُقل  التي  وحشياً«  »إنساناً  في  المستخدمة  ية  العبِرْ الكلمة  أنَّ  نفهم 

التي تعني »مثمر« هل هناك أي دليل   »para» ية أخرى perehأو pere »مماثلة لكلمة عبر

َلكَ تكرر لاحقاً في التكوين 17 وفي هذا  على هذا أم هو مجرد تخمين بحت؟ يبدو أنَّ وعد الم

المستخدمة: ية «para« )»مثمر«( هي  العبِرْ الكلمة  الإصحاح، 

ا إِسْماَعيِلُ، فقَدَِ اسْتجََبتُْ لطِلِبْتَكَِ منِْ أَجلْهِِ. سَأُباَركِهُُ حَقّاً، وأََجْعلَهُُ مثُمْرِاً،  »أَمَّ

]التكوين  ةً كَبيِرةًَ«  أُمَّ يصُْبحُِ  وَ رئَيِساً،  لاثنْيَْ عشَرََ  أَباً  فيَكَوُنُ  جِدّاً  تهَُ  َّ ي ذرُِّ وأَُكَثرُِّ 

]20:17

ية، ما زالت توضح أن المعنى المقصود في ]التكوين  ها كلمة مختلفة في العبِرْ لذا على الرغم من أنَّ

12:16[ في النص الأصلي كان في الحقيقة »مثمر« وليس »إنسان وحشي« مما يتناسب تماما 

مع سياق الإصحاح، ويبدو أن من غير الكلمة من »مثمر« إلى »إنسان وحشي« في ]التكوين 

12:16[ نسى أنْ يفعل ذلك في ]التكوين 20:17[! تتناسب كلمة »مثمر« تماماً مع سياق 

هذا الإصحاح – فهي لا تتعارض مع الآيات المحيطة. وقد وعد الملك هاجر للتو بعدد لا يحصى 

ية، فمن الملائم تماما أن يوصف برجل »مثمر«. من الذر

َميِعُ  َميِعَ واَلْج دعنا ننتقل إلى الجزء التالي من سفر ]التكوين 12:16[ الذي ينص: »يعُاَديِ الْج



229

يعَيِشُ مسُْتوَحِْشاً متُحَدَِّياً كلَُّ إِخْوتَهِِ« ومرة أخرى، في السياق الذي سيبارك  يعُاَدوُنهَُ، وَ

�له إسماعيل، من الغريب للغاية أن يقول الملك على نحو مفاجئ أن هذا الرجل الذي  فيه ال�

َميِعَ  �له سيكون معاديا للجميع، والعكس. والكلمة التي تترجم »يعادي« )»يعُاَديِ الْج باركه ال�

ية. يذكر قاموس لانجنشايت ما يلي فيما يتعلقَُ  َميِعُ يعُاَدوُنهَُ«( هي كلمة واحدة باللغة العبِرْ واَلْج

بمعنى هذه الكلمة: 

يقة، بسبب« »في، عند، إلى، على، بين، مع، نحو، وفقاً إلى، بطر

سياق الآية هو الذي يحدد كيف ينبغي ترجمة الكلمة، وما إذا كانت تحمل معنى إيجابياً أو 

المعنى الإيجابي  سلبياً. وسنتناقش الآن في سياق سفر ]التكوين 12:16[ ، حيث نرى 

َّه ترجمة أكثر ملاءمة من المعنى السلبي »يعادي« ولا يوجد  لـكلمة »مع« أو »نحو« يبدو وكأن

السلبي  المعنى  إلى وجوب  يشير  ]التكوين 12:16[   سفر  سياق  في  الإطلاق  على  شيء 

إسماعيل.  التحيز ضد  بسبب  هو  النحو  هذا  على  الكلمة  لقراءة  الوحيد  والسبب  »يعادي« 

وباختصار، عند تفكيرنا في سياق الآية، فإنَّ الترجمة البديلة وربما الأكثر دقة لترجمة سفر 

]التكوين 12:16[ ستكون:

»سيكون رجلاً مثمراً: يكون مع الجميع، والجميع يكونون معه« 

ما كان في البداية صورة سلبية للغاية عن إسماعيل أصبح الآن صورة إيجابية للغاية. وقارن 

الاختلاف بين القراءتين لسفر ]التكوين 12:16[:

»سَيكَونُ رجلاً مثمراً: »يكَوُنُ معََ 

الجمْيَعِِ، والجَميِعُ يكَوُنونَ معَهَُ« 

يعُاَديِ  وحَْشِيا  إِنسْاَناً  يكَوُنُ  »وَ

يعَيِشُ  َميِعُ يعُاَدوُنهَُ، وَ َميِعَ واَلْج الْج

إِخْوتَهِِ« كلَُّ  متُحَدَِّياً  مسُْتوَحِْشاً 

هل هناك أي نصوص مقدسة تدعم مثل هذه القراءة؟ في الحقيقة هذه القراءة الدقيقة 



230

يمكن العثور عليها في نسخة أخرى من سفر التكوين وجدت في التوراة السامرية ]149[:

»سَيكَونُ رجلاً مثمراً: »يكَوُنُ معََ الجمْيَعِِ، والجَميِعُ يكَوُنونَ معَهَُ، وسَيعَيشُ بيَنَْ 

إِخْوتَهِِ« جمَيعِ 

ية التي  تكتب النسخة السامرية من التوراة في الأبجدية السامرية المشتقة من الأبجدية العبِرْ

اليهودية التي  البابلي. ويمثل السامريون طائفة من  استخدمها المجتمع الإسرائيلي قبل الأسر 

انفصلت عن التيار الرئيسي. ولا يزال هناك بضع مئات من السامريين الذين يعيشون في 

إسرائيل في العصر الحديث.

القرآن يعطي الفهم الصحيح لقصة إسماعيل

به بالابن الصالح وبشرى  براهيم. واستجابة دعائه لر تبدأ قصة إسماعيل في القرآن بتضرع من إ

بابن محبب: 

رنْاَهُ بغِلُاَمٍ حلَيِمٍ « ]الصافات 100-101[. وبالمثل وعد  َّ الِح�يِنَ، فبَشَ »ربَِّ هبَْ ليِ منَِ الصَّ

الِح�يِنَ« ]الصافات 112[ ونرى  ا منَِّ الصَّ ًّ براهيم بإسحاق: »وَبشَرَّنْاَهُ بإِِسْحاَقَ نبَيِ �له عز وجل إ ال�

استيفاء هذه الوعود في إلحاق إسماعيل واسحاق  بركب الأنبياء:

يعَقْوُبَ  برْاَهيِمَ وإَِسْماَعيِلَ وإَِسْحاَقَ وَ هِ ومَاَ أُنزْلَِ إِليَنْاَ ومَاَ أُنزْلَِ إِلىَٰ إِ ّلَ ا باِل َّ »قوُلوُا آمنَ

َبّهِمِْ لاَ نفُرَقُِّ بيَنَْ أَحدٍَ  ونَ منِْ ر ُّ بيِ َّ  ومَاَ أُوتيَِ الن
ٰ
 وعَيِسىَ

ٰ
واَلْأَسْباَطِ ومَاَ أُوتيَِ موُسىَ

منِْهمُْ ونََحنُْ لهَُ مسُْلمِوُنَ« ]البقرة 136[ 

�له عليهما بأعظم المراتب التي  نرى من خلال هذه الآية أنَّ إسماعيل وإسحاق كليهما منََّ ال�

يمكن أنْ يصل إليها الإنسان؛ وهي النبوةّ.

�له  ال� وعود  كلَّ  وأنَّ  متناسقة،  الابنين  عن  القرآن  في  قصُت  التي  القصص  أنَّ  ونلاحظ 

تحققت.    قد  نبيين  جعلهما  بشأن  لإبراهيم 

براهيم لا يمكن أنْ  �له بها إ الآن، لاحظ ما لا يقوله القرآن. إنَّ البشرى السارة التي أخبر ال�



231

تكون منطقية لو أنَّ القرآن تابع الإخبار بأن إسحق قد نشأ ليكون رجلاً شريراً، أو أنَّ أعظم 

إنجاز له كان شأناً دنيوياً ومادياً مثل كونه ثرياً، وهذا لا يعني أنَّ الثروة ليستَ نعمة. ومع 

�لهِ هذا  براهيم، فإنَّ وعد ال� �لهِ العظماء، إ ذلك، فإنَّ من وجهة نظر والد إسحاق وأحد أنبياء ال�

ُمكن أنْ يعني فقط شيئاً واحداً: نعمة روحية عظيمة بدلاً من نعمة مادية، وهي »ابن يتبع  ي

سيرته النبيلة«.

�له  نلاحظ أن الصورة التي رسمها القرآن فيما يتعلق بإسماعيل وإسحاق متناسقة: إن بشارة ال�

�له العظِام. وقد يهتم القاريء  السارة لإسماعيل وإسحق قد تحققت، حيث أصبحا من أنبياء ال�

بمعرفة أن القرآن يذكر إسحاق سبع عشرة مرة، وإسماعيل اثنتا عشرة مرة في المُجمل. وتمثل 

هذه نقطة رائعة إذا تفكرنا فيها. ولنفرض جدلا، إنْ كان القرآن مجرد شيء اخترعه عقل 

النبي محمد صلى الله عليه وسلم، أو أن الذين كلُفوا أولا بالحفاظ عليه عبثوا به، وهم العرب، فلماذا ذكُر إسحاقُ 

إلى  يولونها  التي  والأهمية  العربي  للمجتمع  القبلَية  الطبيعة  إلى  وبالنظر  إسماعيل؟  أكثر من 

النسب، ألا تتوقع أنْ يكونَ التركيزُ على إسماعيل، أبي العرب، أكثر من إسحاق، أبي الشعب 

اليهودي؟ هل من غير المعقول التوقع بأن نزعتهم القومية تسللت إلى صفحات القرآن من 

خلال التقليل من أهمية إسحاق، أو حتى من أجل مهاجمة شخصيته؟ ومع ذلك، فإنَّ ما نجده 

هو عكس ذلك تماماً: حيثُ يمجد القرآنُ كلا من إسحق وإسماعيل باعتبارهما نبيينْ عظيمين. 

وهكذا، فإن القرآن متناسق تماماً في روايته لقصص إسماعيل وإسحاق.

س  المقُدَّ الكتاب  في  وإسحاق  إسماعيل  لقصص  الدقيق  فالتحليل  ذلك،  من  النقيض  على 

ُمكن التوفيق بينها، كما يكشف عن قراءات متحيزة في النص. ومما  يكشف عن تناقضات لا ي

لا شك فيه أنَّ المدافعين اليهود والمسيحيين قد بذلوا جهوداً كبيرة لشرح هذه المشكلات، 

التناقضات  هذه  أنَّ   : مفادها  واحدة  نتيجة  إلى  إلا  يؤدي  لا  الموضوعي  التحليل  و�لكن 

المنطقي أن  فمن  مثالي،  �له  ال� أنَّ  وبما  العقلية.  المعالجة  يق  ُمكن حلها عن طر ي حقيقية ولا 

يكون وحيه الحقيقي مثاليا أيضا. ويجب أنْ نستنتجَ أنَّ القضايا الموجودة في رواية الكتاب 



232

المقدس ليست كلمات صادرة عن إله كامل. وعوضا عن ذلك، يبدو أن أفضل تفسير هو 

أن القصص الأصلية عن إسماعيل قد أفسدتها الأيدي البشرية وصدرت باعتبارها »نصوصا 

مقدسة«، تماما كما يكشف القرآنُ.

يتم  لم  س  المقُدَّ الكتاب  في  المذكورة  بالرواية  المتعلقِّة  المسائل  هذه  أنَّ  نذكر  أنْ  المهم  من 

إثارتها لإزعاج القارئ أو الإساءة إليه، إنما للوصول إلى الحقيقة. ، فمن المستحيل على المرء 

الاستكشاف والوصول إلى الوجهة الصحيحة بدون وجود أسس صحيحة. وبالمثل نجد ذلك 

س، فمن دون الأساس الصحيح، لن يستطيع المرء تفسير النصوص  مع نبوءة الكتاب المقُدَّ

َّه ليس بوسعهم  دا صلى الله عليه وسلم لأن َّ سة على نحو صحيح. وكثير من اليهود والمسيحيين يرفضون محُم المقُدَّ

في  موصوف  هو  كما  إسماعيل  لدور  فهمهم  سوء  بسبب  عربي،  نبي  وجود  إمكانية  قبول 

بوة أغلقِ على إسماعيل، بل هو في  ُّ س. ولقد رأينا كم هو مستبعد أن باب الن الكتاب المقُدَّ

�له لخلاص البشرية. وعلاوة على  الواقع كان مفتوحا على مصراعيه له ولأولاده في تدبير ال�

ذلك، فإنَّ الأمثلة التي بحثناها في ]تثنية 33[ و ]أشعياء 42[ التي تصرح بمجيء نبي عربي 

موجودة فقط للتأكيد على هذا الفهم.

العدل والتوازن في تقييم النبوءات

د صلى الله عليه وسلم هي فكرة مفاجئة �لكثير  َّ س يحتوي على نبوءات عن مجيء محُم فكرة أنَّ الكتاب المقُدَّ

من الناس. وليس من الصعب فهم السبب، بما أن التصور العام لدى الناس عن محمد صلى الله عليه وسلم 

هو أنه رجل لا صلة له بالأنبياء في الكتاب المقدس أو النبوءات. ومع ذلك، عند إمعان 

النظر في حياة محمد صلى الله عليه وسلم، يتضح جليا أنه أيد المبادئ الأساسية التي جاء بها أنبياء الكتاب 

المقدس. وفي الواقع، فإن تعاليم محمد هي السبب الذي يقف وراء تبجيل مليارات المسلمين- 

منذ عصره وحتى يومنا هذا- لعيسى وموسى وإبراهيم. أليست هذه بالضبط هي تركة محمد 

�له؟ِ  صلى الله عليه وسلم التي نتوقعها منه لو كان نبيا حقيقيا من ال�

د صلى الله عليه وسلم  َّ رون حتى في إمكانية التنبؤ بمجيء محُم للأسف، من خلال تجربتي، هناك أناس لا يتفكَّ



233

س، بغض النظر عن مقدار الأدلة المقدمة، وبغض النظر عن عدد المفاهيم  في الكتاب المقُدَّ

َّ تصحيحها. وأولئك الذين يرفضون هذه الفكرة غالباً ما يفعلون ذلك لسبب  الخاطئة التي تم

آخر غير كونه على خلاف توقعاتهم. وينبغي أنْ نكون عادلين ومتوازنين عند تقييم عيسى 

الحقيقة. وهناك  البحث عن  بذلك علامة على إخلاص الشخص في  فالقيام  د صلى الله عليه وسلم؛  َّ ومحُم

يطبقونها على عيسى. وإن لم يكن  العديد من النبوءات الغامضة التي يأخذها المسيحيون و

لدى المسيحيين أي مشكلة في قبول هذه المعايير لعيسى، إذن فمن منطلق العدل والاتساق 

ه بالمقارنة  َّ د صلى الله عليه وسلم. ومع ذلك، وكما رأينا فإن ُحمَّ ينبغي عليهم أنْ يتبنواْ على الأقل معياراً مماثلاً لم

د صلى الله عليه وسلم في ]التثنية 33[ و ]أشعياء 42[ واضحاً لا لبس فيه. وينبغي علينا  َّ نجد الدليل على محُم

د صلى الله عليه وسلم في العهد  َّ بإيجاد نبوءات عيسى ومحُم تبني منهجية عادلة ومتسقة عندما يتعلقُ الأمرُ 

د صلى الله عليه وسلم وأخرى مختلفة لعيسى.  ُحمَّ ُمكن أنْ يكونَ لدينا مجموعة من المعايير لم القديم. ولا ي

�له عليه من خلال  د هو القرآنُ، الكتاب المعجزة الذي أنزله ال� َّ الدليل الرئيسي على نبوة محُم

ُمكن العثور عليها في  �له تعالى أيضًا دليلاً إضافياً للبشرية على نبوته التي ي يل. وقدم ال� الملك جبر

س. وكما رأينا، فإن العهد القديمَ يتنبأ بوضوح  سة الأخرى، مثل الكتاب المقُدَّ النصوص المقُدَّ

بقدوم شخص مميز يتمتع بالصفات التالية:

− �لهِ وسيكون على صلة بمدينتي )مكة( و)المدينة( العربيتين. 	 سيكون عبد ال�

− سيصحبه عشرة آلاف قديس ومعه شريعة.	

- سيكون محارباً، وسيقاتل عابدي أصنام.	

− سيجلب النور إلى غير اليهود.	

− سينشر السلام والعدل في العالم.	

 خلال آلاف السنين منذ التنبؤ بهذه النبوءات في ]تثنية 33[ و ]أشعياء 42[، فأي شخصية 

د صلى الله عليه وسلم؛ خليفةً  َّ ُمكن أنْ يكونَ سوى محُم ُمكن أنْ تنسب إليها مثل هذه الأشياء؟ لا ي في التاريخ ي

لعيسى وخاتما للأنبياء.



234

بعض الخواطر النهائية

اليوم، تعُلمّ الكنائس أنَّ الخالق جاء على هيئة خلقه من أجل أنْ يحكم على نفسه بموت مهُين 

على الصليب. وخلال هذا الكتاب، رأينا أنَّ مفهوم المسيح المصلوب الذي له طبيعةُ إلهية، 

َّ تدريسه في العهد القديِ. ونتيجة لذلك،  والذي ألغى شريعة موسى يتناقض مع كل ما يتم

يلة حجر عثرة أمام الشعب اليهودي للاعتراف بكونه هو المسيح. ولا  كان عيسى منذ فترة طو

ينبغي أنْ يكونَ الأمر على هذا النحو، لأننا رأينا أيضًا أنَّ رسالة عيسى الأصلية كانت متوافقة 

براهيم وموسى. تماماً مع أنبياء العصر القديم مثل إ

�له أنه لم يترك البشرية في حالة من الارتباك، فقد أنزل القرآن وكشف قروناً  من رحمة ال�

من اختلاق الأساطير حول عيسى؛ وفي هذه العملية جسر الفجوة بين اليهودية المسيحية، 

والتي يعود تاريخها إلى آلاف السنين. ولذلك، يجمع القرآنُ بين الأديان الإبراهيمية الثلاثة 

يمثل  الأصلية. ولا  باستعادة رسالته  يق إحياء شخص عيسى، بل  ا�لكبرى، ليس عن طر

انفصالاً جذرياً عن هذه الرسائل الأخرى، وإنما هو استمرار للرسالة والتعاليم التي  القرآنُ 

�له على مر العصور. ولاتختلف الرسالة الأساسية للقرآن عن الرسائل السابقة إلا في  أنزلها ال�

لتكون  �لهِ  ال� د صلى الله عليه وسلم كانت موجهة من  َّ محُم النبي  إلى  المقدّمة  الرسالة  ملاحظة هامة واحدة: 

عالمية، في حين أنَّ الرسائل التي أُعطيت إلى الأنبياء الآخرين كانت محدودة بمكان معين.

�له لأنبيائه. فمعجزات موسى مثل شق  تنعكس هذه الحقيقة في طبيعة المعجزات التي وهبها ال�

البحر، ومعجزات عيسى مثل شفاء المرضى، ليست آيات يمكن أن نشهدها بأنفسنا اليوم. 

َّه كان مقُدراً لهم أنْ  وهذا يدل على أنَّ هؤلاء الأنبياء كانوا مُحددين بمكان معين، بمعنى أن

د صلى الله عليه وسلم، فإنَّ أي  َّ يكونوا فقط لوقت ومكان محدد في التاريخ. و�لكن مع ظهور الرسول محُم

�له  معجزة لا يشهدها ويمر بها إلاّ جيلٌ واحد لن تكون كافية للبشر. بدلاً من ذلك، حباه ال�

ُمكن للأجيال  ي ُمكن أنْ يشهدها الناس في جميع العصور والأماكن، حتى  ي بمعجزة عالمية 

د صلى الله عليه وسلم هي القرآنُ،  َّ اللاحقة مراجعتها وتجربتها باستمرار حتى يوم القيامة. إنَّ معجزة النبي محُم



235

لٌ في الرسالة نفسها. وهي آية لا ترتبط بزمن لأن إعجازها متأصِّ

أثناء مسيرتنا في هذا الكتاب، قمنا بتغطية العديد من الجوانب المذهلة للقرآن، مثل مفهومه 

باعتباره  الفريد  الصَلب، وموقفه  المتعمقة حول  �لهِ، ورؤيته  ال� الخالص والواضح عن ماهيةِّ 

كتاب الوحي الوحيد المحفوظ، والخالي من أي خطأ، والذي استمر إلى يومنا هذا. وعندما 

ها تمثل دليلاً دامغاً على المصدر الإلهي  نأخذ جميع هذه العوامل مع بعضها بنظر الاعتبار فإنَّ

للقرآن. ومع ذلك، فإنَّ ما رأيناه هو غيضٌ من فيض. فهناك أمور كثيرة في القرآن لا 

يستطيع أي كتاب آخر التحدث عنها على نحو يوفيها حقها. إنَّ كل ما قيل، أو ما هو مكتوب 

عن القرآن سيظل دائماً مقصراً في وصف واستكشاف كلماته ومعانيه: »قلُْ لوَْ كاَنَ البْحَْرُ 

مدِاَداً لكِلَمِاَتِ رَبيِّ لنَفَدَِ البْحَْرُ قبَلَْ أَنْ تنَفْدََ كلَمِاَتُ رَبيِّ ولَوَْ جِئنْاَ بمِثِلْهِِ مدَدَا« ]ا�لكهف 

�له. وبما أنَّ  ه ينبغي أنْ يكونَ قد أتى من عند ال� َّ 109[. ولأن القرآن هو معجزة فلا شك أن

َّه هو الذي أبلغ  �له، لأن داً هو رسول ال� َّ َّه من المنطقي أنَّ محُم �لهِ للبشر، فإن القرآنَ هو رسالة ال�

الرسالة.

�له  ال� في قلب القرآن رسالة بسيطة جداً، و�لكنها عميقة: لا يوجد شيء يستحق العبادة إلا 

براهيم وموسى وعيسى، عليهم السلام جميعهم، هم  د هو رسوله. إنَّ إ َّ سبحانه وتعالى، ومحُم

َّه  �له. ويذكرنا بأن َّه علينا أنْ نكون على علاقة مباشرة مع ال� يعلمنا الإسلام أن �له. و أيضًا رسل ال�

�لهَ ليس  يعلمنا كذلك أنَّ ال� �لهَ وحده. و �لهَ هو من خلقنا، فلا ينبغي أنْ يعُبد أحدٌ إلا ال� بما أنَّ ال�

ُمكن أنْ نتخيله، وهذا هو المعتقد الأساسي لكل مسلم. إنَّ  مثل الإنسان، أو مثل أي شيء ي

كلمة »مسلم« تعني ببساطة شخصًا يمارس الإسلام، وكلمة »الإسلام« في اللغة العربية تعني 

�له. ورغم أنَّ الإسلام هو الديانة الأخيرة بين الأديان الإبراهيمية، إلا  أن شخصًا يسلم أمره ل�

�لهِ  َّه ليس شيئاً جديداً. وفي الواقع، يعتقد المسلمون أنَّ عيسى نفسه كان مسلماً عندما أسلم ل� أن

�لهِ، هو أنْ تكون  يقة الوحيدة لاتباع عيسى حقاً، وكل رسل ال� وجاء برسالة التسليم. والطر

مسلماً. والمسلمون هم الأتباع الحقيقيون لكل من عيسى وجميع الرسل، لأننا )بفضل القرآن( 

َّ اتباعها. يمكننا الوصول إلى رسائلهم الحقيقية غير المشوهة  ومن ثم



236

ببُ في أنَّ أولئك الذين يختارون أنْ يصبحوا مسلمين لا يتخلونْ عن عيسى، بل  وهذا هو السَّ

�لهِ وحده، و�لكن الإخلاص في التعرف  يعودون إلى تعاليمه الأصلية. والهداية تكون من ال�

الرسالة  اعتناق  للتسليم لخالقك من خلال  الحرة. وأدعوك  إرادتنا  يأتي من  عليه وعبادته 

المرء  على  ينبغي  الإسلام،  مجتمع  إلى  ويدخل  مسلماً  المرء  يصبحَ  و�لكي  لعيسى.  الأصلية 

ببساطة أنْ يعترف في قلبه وينطق بلغته الشهادة الآتية:

داً عبده ورسوله. َّ �لهِ، وأشهد أنَّ محُم أشهد أنَّ لا إله إلا ال�

ُمكن الحصول على الدعم كمسلم جديد بالتواصل مع ي

 «Muslim Now» :www.muslimnow.com

�لهِ وبركاته. والسلام عليكم ورحمة ال�



237

المراجع

1.	 James White, “Loving the Trinity” Christian Research Journal, Vol. 21, No.22.

2.	 Catechism of the Catholic Church, No.234.

3.	 The Catholic Encyclopedia, Constitution, “De fide. cath.”, IV.

4.	 Harold Lindsell and Charles Woodbridge “A Handbook of Christian Truth” 
pp. 5152.

5.	 Ehrman, Bart D., “The Orthodox Corruption of Scripture: the effect of early 
Christological controversies on the text of the NT”; New York, Oxford, Ox-
ford University Press, 1993, p. 48.

6.	 Tertullian, Against Praxeas, Chapter 9, The Catholic Rule of Faith Ex pounded 
in Some of Its Points. Especially in the Unconfused Distinction of the Several 
Persons of the Blessed Trinity.

7.	 Ibid.,Chapter 3 Sundry Popular Fears and Prejudices. The Doctrine of the 
Trinity in Unity Rescued from These Misapprehensions.

8.	 W. H. C. Frend, “The Rise of Christianity”, p. 636. 

9.	 Mansi, III, col. 560.

10.	 Alister E. McGrath, “A Life of John Calvin: A Study in the Shaping of Western 
Culture”, 1990, pp. 118120.

11.	 Keith Hopkins, A World Full of Gods: “The Strange Triumph of Christianity”, 
p. 191

12.	 W. H. C. Frend, “The Rise of Christianity”, p. 319.

13.	 R. Gerberding and J. H. Moran Cruz, “Medieval Worlds”, New York: Hough-
ton Mifflin Company, 2004 pp. 55–56.

14.	 Diarmaid MacCulloch, ““A History of Christianity””, p. 214.

15.	 Emperor Constantine as quoted in History of the Christian Church, Vol. 3, p. 
626.

16.	 Philip Schaff, History of the Christian Church, Volume 3, pp. 627-628.

17.	 Diarmaid MacCulloch, “A History of Christianity”, p. 214.

18.	 Catechism of the Catholic Church, Joseph Cardinal Ratzinger, p. 74. 

19.	 Encyclopedia Britannica 14th ed., Vol. 16, pp. 410411.

20.	 Richard E. Rubenstein, “When Jesus Became God”, p. 83.



238

21.	 Brown HOJ. Heresies, “Heresy and Orthodoxy in the History of the Church”, 
Hendrickson Publishers, Peabody (MA), 1988, pp. 332 333.

22.	 Ammianus Marcellinus, as cited by Schaff, “History of the Christian Church”, 
Grand Rapids: Eerdmans, 1985, III:632.

23.	 Charles D. Levy, “The Arian Christian Doctrines: The Origins of Christianity”, 
p. 78.

24.	 The New Catholic Encyclopedia, 1967, Vol. 1. Arianism, by V.C. Decler cq, p. 
793.

25.	 Catechism of the Catholic Church. Imprimatur Potest, Joseph Cardinal 
Ratzinger. Doubleday, p. 72.

26.	 Harold Brown, Heresies: “Heresy and Orthodoxy in the History of the 
Church”, p. 140.

27.	 Theodosian Code XVI.1.2. Cited in Bettenson H, ed., Documents of the 
Christian Church, London: Oxford University Press, 1943, p. 31.

28.	 Roberts JM. “Antiquity Unveiled: Ancient Voices from the Spirit Realms 
Disclose the Most Startling Revelations, Proving Christianity to be of Heathen 
Origin”, University of Michigan, May 21, 2007, p. 468.

29.	 Grudem, Systematic Theology: Chapter 26 The Person of Christ, 1994, p. 
554.

30.	 The Catholic Encyclopedia, “De pud.”, XXI.

31.	 Bruce Metzger and Michael D. Coogan (eds.), The Oxford Companion to the 
Bible (Oxford University Press, 1993) pp. 782 783.

32.	 Origen, Commentary on John, Book II, Chapter 2.

33.	 Homilies on John, tractate CV, chapter 17.

34.	 Eusebius, Book III of his History, Chapter 5, Section 2.

35.	 Bruce Metzger and Michael D. Coogan (eds.), The Oxford Companion to the 
Bible (Oxford University Press, 1993) pp. 782783.

36.	 The New Catholic Encyclopedia Vol. 14, p. 295.

37.	 New Bible Dictionary, Grand Rapids, MI, 1975, p. 559.

38.	 See article by Don Stewart, BlueLetterBible.Org (accessed 22/11/2015):  
https://www.blueletterbible.org/faq/don_stewart/don_stewart_1203.cfm

39.	 John William Charles Wand. 1955. “The Four Great Heresies”, p. 39. 

40.	 Justin Martyr, “The First Apology”, Chapter 21.

41.	 Dr. H Wolfson, “The Philosophy of the Church Fathers”, pp. 361363.



239

42.	 Angelos Chaniotis, “The Ithyphallic Hymn for Demetrios Poliorcetes and 
Hellenistic Religious Mentality”, p. 160.

43.	 Iris Sulimani, Diodorus› Mythistory and the Pagan Mission: Historiography 
and Culture, p. 288.

44.	 HansJosef Klauck, Religious Context of Early Christianity: A Guide To Grae-
coRoman Religions, p. 296

45.	 Walter Kasper, The Petrine ministry: Catholics and Orthodox in dialogue: 
academic symposium held at the Pontifical Council for Promoting Christian 
Unity, p. 188.

46.	 Tirmidhi, Vol. 4, book 13, Hadith #2597.

47.	 The Life of Muhammad, A Translation of Ishaq’s Sirat Rasul Allah, translation 
by A. Guillaume, 2004, pp. 151 152.

48.	 Sahih Bukhari, Hadith #1229.

49.	 Tirmidhi, Hadith #2641.

50.	 Riyad as Salihin, Book #1, Hadith #23.

51.	 Sunan of Abu Dawood, Hadith #1359. 

52.	 Reuters article (valid as of 26/05/2016): 
http://www.reuters.com/article/2007/08/24/us-tersa-letters-
idUSN2435506020070824

53.	 Mark Goodacre, “The Synoptic Problem: A Way Through the Maze”, p. 16. 

54.	 The Harper Collins Study Bible, p. 1089.

55.	 The New English Bible, Oxford Study Edition, p. 788. 

56.	 Craig Blomberg, “The Case for Christ”, p. 22.

57.	 E P Sanders, “The Historical Figure of Jesus”, pp. 6364. 

58.	 Harris, Understanding the Bible, p. 355.

59.	 Meir BarIlan, «Illiteracy in the Land of Israel in the First Centuries C.E.» In 
Essays in the Social Scientific Study of Judaism and Jewish Society, Vol 2, pp. 
4661.

60.	 Christopher Tuckett, “Christology and the New Testament: Jesus and His 
Earliest Followers”, p. 106.

61.	 Christopher Tuckett, “Christology and the New Testament: Jesus and His 
Earliest Followers”, pp. 151152.

62.	 Richard Bauckham, “Jesus and the Eyewitnesses: The Gospels as Eyewitness 
Testimony”, p. 410.



240

63.	 Mike Licona, “The Resurrection of Jesus”, p. 527. 

64.	 Ibid., p. 530.

65.	 Ibid., p. 306, 548, 552 and 553.

66.	 Ibid., p. 34.

67.	 William Lane Craig, “Will the Real Jesus Stand Up?”, p. 165.

68.	 AlNasa’i, AlKubra, 6:489.

69.	 Irenaeus, Against Heresies, Book I, Chapter 24, Section 4.

70.	 Nicholas P. Lunn, “The Original Ending of Mark: A New Case for the Au-
thenticity of Mark” 16:920, p. 349.

71.	 Ignatius, The Epistle Of Ignatius to the Philadelphians, 8:2. 

72.	 Ignatius, The Epistle Of Ignatius to the Philadelphians, 6:1. 

73.	 Ignatius, The Epistle of Ignatius to the Trallians, Chapter 10. 

74.	 Irenaeus, Against Heresies 1,6,3–4.

75.	 Irenaeus, Against Heresies, 1,25,4.

76.	 Eusebius, Ecclesiastes History II, 13, 8.

77.	 Epiphanius, Panarion 26.4.4.

78.	 Epiphanius, Panarion 26.4.5–8.

79.	 Epiphanius, Panarion 26.5.4–6.

80.	 Roger S. Bagnall, The Oxford Handbook of Papyrology, p. 596.

81.	 Helmut Koester, Introduction to the New Testament, Vol. 2, p. 25.

82.	 G. A. Buttrick, The Interpreter’s Dictionary of the Bible, Vol. 4, p. 595.

83.	 Bruce Metzger, The Text of the New Testament: Its Transmission, Corruption, 
and Restoration, 4th ed. (2005), p. 200.

84.	 Ibid., p. 334.

85.	 Ibid., p. 341.

86.	 Ibid., p. 343.

87.	 The Interpreter’s Dictionary of the Bible Vol. 4, p. 711.

88.	 88 The Eerdmans Bible Dictionary, p. 1020.

89.	 Bruce Metzger, The Text of the New Testament: Its Transmission, Corruption, 
and Restoration, 4th ed. (2005), p. 320.

90.	 Alan F. Johnson, The IVP New Testament Commentary Series; 1 Corinthians, 
p. 271.

91.	 Richard Hays, Interpretation: A Bible Commentary for Teaching and Preach-



241

ing: 1 Corinthians, p. 247.

92.	 William Graham, Beyond the Written Word, p. 80.

93.	 The Encyclopedia of Islam, ‘The Quran in Muslim Life and Thought.’

94.	 Kenneth Cragg, The Mind of the Quran, p. 26.

95.	 Sa’adyah Gaon (892 942) a religious leader in present day Iraq, author of the 
first grammar and dictionary of the Hebrew language.

96.	 Chaim Rabin, A Short History of the Hebrew Language, Jewish Agency and 
Alpha Press, Jerusalem, 1973.

97.	 John Kaltner, The Use of Arabic in Biblical Hebrew Lexicography, 1996, p. 
7879.

98.	 Sahih Bukhari, Hadith #1761.

99.	 Mustafa alAzami, On Schacht›s Origins Of Muhammadan Jurisprudence, p. 
157.

100.	The Oxford dictionary of the Christian Church, p. 482. 

101.	Dialogue of Justin With Trypho, Chapter 34.

102.	First Epistle to the Corinthians by C.K. Barrett, commentary on verse 52, p. 
381.

103.	Stanley E. Porter, “Handbook for the Study of the Historical Jesus”, p.766.

104.	KeilDelitzsch, Commentary on the Old Testament», 1991, p. 497.

105.	Sebeos, “The Armenian History of Sebeosi”, pp. 9597. 

106.	Reverend T. K. Cheyne, Encyclopaedia Biblica, p. 3583. 

107.	Dead Sea Scrolls, Book of Jubilees, p.118, verses 1213.

108.	Sozomen, “The Ecclesiastical History of the Church, p. 309.

109.	Irfan Shahid, Byzantium and the Arabs in the Fourth” Century, p. 325.

110.	Professor Haseeb Shehada, Translation of the Samaritan Torah, p. 90. 

111.	Sahih Bukhari, 59:574.

112.	Seerah ibn Hisham, Vol. 2, p. 409.

113.	AlTabaqat AlKubra, Vol. 2, p. 142.

114.	Roy B. Zuck, Basic Bible Interpretation, p. 117.

115.	Bruce Waltke and M. O’Connor, “An Introduction to Biblical Hebrew Syntax”, 
p. 464.

116.	Robert Chazan, Daggers of Faith, p.87.

117.	F. F. Bruce, The New International Commentary on the New Testament, The 



242

Epistle to the Colossians, to Philemon, and to the Ephesians, p. 287.

118.	Sahih Bukhari, Kitab Ahadees alAmbiyaa (Prophets) 60, Chapter 48, Hadith 
#654.

119.	Sahih Muslim, Hadith #2276.

120.	Christopher North, “The Second Isaiah: Introduction”, Translation and Com-
mentary To Chapters XL–LV, p. 108.

121.	Sahaih Bukhari, Kitaab alBuyu’ (Book of Sales and Trade), Chapter 50 (The 
dislike of raising voices in the market).

122.	Smith›s Bible Dictionary, 1884, p 370.

123.	KeilDelitzsch, Commentary on the Old Testament, 1991, p. 253.

124.	Paul Achtemeier, Harper’s Bible Dictionary, San Francisco: Harper and Row, 
1985.

125.	Charles Foster, “The historical geography of Arabia”, p. 130.

126.	Abulfeda, Historia Anteislamica, Fleischer edition, p. 192.

127.	Sahih Bukhari, Kitab alMaghazi (Book of Expeditions led by the Prophet) 
Chapter 80, Hadith #702.

128.	Sahih Muslim, Book 4, Chapter 169 (Supplication in prayer for rain), Hadith 
#1955.

129.	A Bible Dictionary, Hayden Series, edited by Rev. Charles Boutell, p. 386.

130.	Sahih Bukhari, Book of Prophetic Commentary, Hadith #4560.

131.	Tirmidhi, Book of the Description of the Day of Resurrection, Softening of 
Hearts, and Piety, Hadith #2409.

132.	Sahih Muslim, The Account of the Prophet’s Emigration, Hadith #7150.

133.	Salo Baron, Social and Religious History of the Jews, Chapter XVI The PreIs-
lamic World.

134.	Max L. Margolis and Alexander Marx, “A History of the Jewish People”, NY. 
1927, p. 248.

135.	Watt, Montgomery, Muhammad in Medina, (OUP, 1988 impression), p. 192.

136.	Rodinson, Maxime, Mohammed, (Pelican, London, 1973), p.143, quoting the 
Sira of Ibn Hisham.

137.	Seerah ibn Hisham, Vol. 1, pp. 293294.

138.	Ibid., pp. 265-266.

139.	Christopher North, “The Second Isaiah: Introduction”, Translation and Com-
mentary To Chapters XLLV, p. 109.





243

140.	John Bar Penkaye, quoted by Walter E. Kaegi, Byzantium and the Early Islam-
ic Conquest, Cambridge, 2000, p. 216.

141.	James HowardJohnston, “Witnesses to a World Crises”, 2010, pp. 357 358.

142.	Bukhari Kitaab alBuyu’ (Book of Sales and Trade) Chapter 50 (The dis like 
of raising voices in the market).

143.	Bukhari Kitab Manaqib alAnsaar (Merits of the Helpers in Madinah), Chap-
ter 45 (The emigration of the Prophet and his Companions to Al Madina).

144.	Alfred J. Kolatch, This is the Torah, 1988, p. 1.

145.	You can view the Book of Jubilees online here. Accessed 23rd August 2016: 
http://www.pseudepigrapha.com/jubilees/18.htm

146.	Tafsir Ibn Al Kathir, verse 37:105.

147.	Rashi’s commentary can be found here. Accessed 23rd August 2016:  
http://www.chabad.org/library/bible_cdo/aid/16465#showrashi=true

148.	Sahih Bukhari 4.583.

149.	The Israelite Samaritan Version of the Torah: First English Translation Com-
pared with the Masoretic Version Hardcover, by Benyamim Tsedaka.




